Искусство Cerodyg-1996-22 mond.-c.10

дер» и в таком виде его, престаре-

лого отца семейства, возили, стоя

на извозчике, возили медленно,

как по Сенной, так и по прилега-

ющим к ней улицам, возили на

тель густо толпился, чтобы насла-

диться этим мрачным зрелищем.

Я никогда не забуду выражения

глаз у некоторых из замеченных

мною зрителей. О, это отнюдь не

были просто «зеваки», невинные

бездельники-зеваки! Это были,

судя по пристальности горящих

глаз, подлинные драматические

зрители, т. е. сопереживающие

некое действо ради наслаждения

от такого сопереживания. Такой

взор я встречал лишь у зрителей

Аналогия между театром и

эшафотом стала напрашиваться

сама собой. Похоже! Сходствен-

но! Лействительно, пожалуй,

можно сравнить одно с другим.

Но... как учит французская по-

словица, comparaison n'est pas rai-

son, т. е. мол сравнение еще не

доказательство. И вот мне захоте-

лось проверить, поскольку эта

аналогия, - а она, повторяю,

была для меня налицо — мне за-

хотелось проверить, поскольку

она не случайного характера, т. е.

имеет ли она прочные историче-

ские корни. В результате такого

желания я вновь взялся за про-

добыл такие сведения, с которы-

ми и поделюсь сегодня с вами.

устанавливают несколько отлич-

ное отношение к публичному те-

атру от такого, каким мы до сих

пор располагали. «Театр-храм»,

«кафедра добродетели», «святое

искусство», «облагораживающее

влияние театра» — все эти и им

подобные прекрасные слова о те-

атре вдруг оказываются достаточ-

но искусственными, неверными

и даже немного смешными, как

только мы обратимся к театру с

гочки зрения интересов толпы,

Итак, каково происхождение

театра как публичного учрежде-

ния? Посмотрим, есть ли в са-

мом леле ролство и каково оно

между театром и эшафотом, беря

последнее понятие в широком

смысле любого из видов публич-

Начало публичного (народно-

<...> В центре обрядовых игр,

Так, начало древнегреческого

к которым генетически восходит

театр, находится жертвенное жи-

театра связано, согласно преда-

нию, с козлом, объедавшим и

портившим виноградники некое-

го Икария Послелний в наказа-

ние заколол козла и принес его в

жертву Лионису, богу-культуртре-

геру виноградарства и виноделия.

Заклание козла Икарием имело

место среди друзей последнего,

не преминувших как следует за-

пить остатки казненного животно-

го. Разгоряченные вином (а мо-

жет быть, и видом торжественно-

пролитой крови!) гости легендар-

ного хозяина и почитатели леген-

дарного фракийского бога начали

плясать вокруг жертвенника (в

будущем фемелы!) и воспевать

козла — эту зооморфическую

эмблему Страждущего Бога, в ка-

честве какового был почтен впо-

лили со временем принять уча-

стие поэты милостью божией;

дифирамбы для хора стали сочи-

няться уже на почве состязания;

наконец, весь праздник получил

настолько определенный и вме-

сте с тем монстративно-привле-

кательный ритуал, что мог даже

стать предметом некоей антре-

призы (Феспис и его баснослов-

гедия <...> означает в переводе

козлогласование. Дожив до вре-

мени Эсхила, Софокла и Эври-

пида, трагедия перестала быть

козлогласованием, но не утрати-

ла, однако, тот жертвенный хара-

ктер праздника, который послу-

жил началом ее развития: - фе

мелы остались на виду у зрите-

лей, и перед взорами их на сцене

разыгрывалось тоже заклание, но

уже не то-же, а подлинно драма-

тическое для человеческого серд-

ца: - заклание жизни человече-

дой, а кровью, возникший не пол

что религия бога Диониса, кото-

рого древние греки почли своим

щего Бога! и свита Диониса есть

свита менад, не знающих поща-

ды в возмездие за грех!

Крешенный не огнем, не во-

ской, противоставшей Року.

Как известно, само слово тра-

В козлогласовании не замед-

следствии Дионис <...>

ная повозка).

вотное, обычно — козел.

го, общественного) театра восхо-

дит к обрядовым играм религиоз-

ного наказания.

ного характера.

поролившей этот вид развлечения, т. е. публичный театр <...>

Эти данные, как вы увидите,

верку основ публичного театра и

Народного Дома на представле-

ниях «душераздирающих драм».

Николай Евреинов встречаем на заре их культуры религиозно-обрядовые игры, равным образом связанные в центре их с жертвенным козлом — Луперкалии. Однако этим играм не суждено было дозреть до диффесенью 1917 года в Петербурге мне ренциации драмы в ее чистом

довелось присутствовать при Приблизительно та же судьба гнусной сцене самосуда наших затмения постигла и театр веч-Сенновских обывателей над одных странников - Израиля, ним мясником. Правда, его не били, не мучили, не терзали фиимевший все задатки для возникзически, но то, что с ним проденовения из празднества Козлоотпущения (см. учение талмудистов лывали, было почти однозначао Иом-Кипуре и бесе Азазеле, ще: ему взвалили на плечи груды зооморфической эмблемой кототухлого мяса, а на грудь привесили дощечку с надписью «Маро-

рого служил козел). Жертвенное же животное, и опять-таки козел, как эмблема божества, стоит в центре древнейших обрядовых игр и у индусов, и у скандинавов, и у германпоказ всем обывателям. И обыва- цев, и у славян.

В частности, в России, а еще в меньшей частности — в Белоруссии, еще недавно можно было наблюдать остатки древней Коляды с козой как центральной «маской» (эмблемой бога Авсеня, которую «дед» (дзед — маска жрена) убивает на глазах у честного народа <...>

Последнее, искореняя языческие обряды, искоренило в свое время и греческий театр, и римский в пору их баснословного расцвета, как публичное зрелише: ему ли было не совладать с теми ростками языческого театра, какие оно опасливо заметило у славян, покоряя их страны

Но может ли народ существовать без театра? Конечно, не может! Театр, публичный театр величайшая потребность маломальски развитого народа. Он не может остаться без театра! Скорее наступит светопредставление! Никак не может! Не властен! Это свыше его сил!

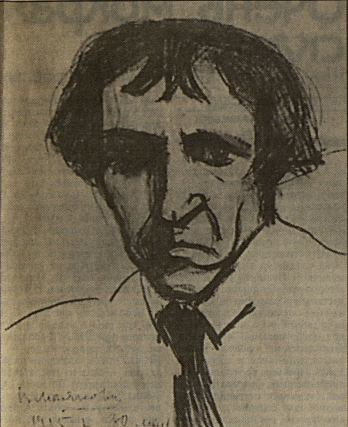
У римлян, как и у греков, мы ния Богу, но в наказание за гре- и вынести некоторые из библейхи. Разница лишь в том, что козел грека Икария был подвергнут казни за свои собственные грехи, Агнец же у христиан наказывается во искупление чужих грехов. Агнец же вместе с тем это тот же козел (козлик), как это легко усматривается из следующего места Библии, трактующего о жертвоприношении на Пасху (Исход, гл. 12, -5): «Агнец у вас должен быть без порока, мужского пола, однолетний; от овец и от

коз можете взять». Культ вочеловечившегося Агнца, приносимого в жертву за грехи людские, разумеется, не мог ограничиться для прихожан одною церковною службою (псалмами, молитвами, слушанием Евангелия да проповеди) этого бы просто не позволил театральный инстинкт, присущий

ских сказаний на паперть храма и даже специально оборудовать для него хитро задуманный театр. Так возникает «литургическая

драма» и мистерия. Интересно отметить, что первая же литургическая драма оказалась на тему об избиении младенцев («Три волхва»), т. е. на самую жестокую тему, какую только можно себе представить, ибо здесь фигурируют не один палач, и не два, а сотни! число же жертв их составляет тысячи, да еще первенцев, да еще невинных!

<...> уже к XII-ому веку в Западной Европе возникает театр мистерий, главное место в котором отведено, само собой разумеется, страстям Господним, т. е. мучениям и крестной смерти Спасителя на эшафоте Голгофы (образовалось даже целое драма-



## I BaTo и ашафот

К вопросу о происхождении театра как публичного института

В творческом наследии Николая Евреинова лекция «Театр рующих выступлений 10-х годов, в которых «апология театвременного театра, Евреинов отправился на поиски приемлеиого объяснения происхождения театра. Сменив маску разудалого Арлекина на маску ученого и законника Доктора, он одошел к новой задаче с полной основательностью. Евреинов не только изучил огромную научную литературу по данному вопросу, но и предпринял фольклористическую экспедицию по России с целью изучения обрядового театра.

В результате кропотливой работы, в которой феноме-нальная усидчивость соединилась с непоседливой фантазией, в начале 20-х годов Евреинов опубликовал целый цикл исследований на тему происхождения театра. Лекция «Театр и эшафот. К вопросу о происхождении театра как пубпичного института» по отношению ко всей этой группе текстов играет роль пратекста. Многие положения, на здесь, были впоследствии развернуты в таких книгах, как «Происхождение драмы. Первобытная трагедия: роль коз-на в истории ее возникновения» (П., 1921), «Зачатки трагедии в древней Руси» (1921), «Происхождение трагедии. Фольклористический очерк» (П., 1921), «Первобытная драма германцев» (П., 1922), «Азазел и Дионис. О происхо нии сцены в связи с зачатками драмы у семитов» (Л., 1924).

Представляемый текст Евреинова — это не столько научояного века», находящихся за пределами «серебряного веса». В конечном счете Николай Евреинов ведет речь о происхождении театра XX века и соответственно конструирует истоки театра как такового.

Специфика манифестов заключается в том, что их нельвя определять как ложные или истинные. Они не верифицируемы. Дело только в их способности жить и оказывать

«Жестокость» здесь выводится за рамки моральных и психологических характеристик и утверждается как онтолоическое свойство театра. В художественно опосредованной форме выводы Евреинова была склонна подтвердить геатральная практика: от Вс. Мейерхольда, А. Таирова и Е. Вахтангова до опытов ФЭКСа и ОБЭРИУ.

Лекция «Театр и эшафот» стала для Евреинова не только приключением мысли, но и фактом биографии, зачастую

На исходе лета 1918 года, когда «красный террор» и гопод делали Петроград все менее подходящим для жизни, Николай Евреинов разделил участь многих артистов, перекочевавших на юг России в поисках лучшей доли.

Впервые лекцию «Театр и эшафот» Евреинов прочел в Одессе 28 августа 1918 года под эгидой «Южного театрального агентства».

Рецензенты поведали о разгоревшейся дискуссии: «А потом завязались оживленные прения, в которых, вопреки закону и обычаю, - все оппоненты хором славословили милого лектора и не столько возражали, сколько высказывали свой «взгляд и нечто». Кратко, изящно и весело говорил известный театральный писатель г. Миклашевский, превосходно определивший Н. Н. Евреинова, с шумным успехом выступил искусный полемист и прекрасный актер г. Озаровский, в своих едких, полных юмора контр-парадоксах защищавший от небрежных сентенций лектора великое значение для театра актера и драматурга и указавший В небольшой речи Л. М. Камышникова проводилась идея о назревшей необходимости создать не «театр для себя», а народный «театр для всех», способный пробудить в массе добрые чувства и героический дух экстаза... Несколько теплых слов посвятил дискуссии симпатичный актер А. Аркадьев, очевидно с точки зрения почтенного «общества защиты детей от жестокого обращения»... А потом говорили опереточные режиссеры, сионисты и бактериологи, словом, все, кого «раскачал» талантливый лектор, и даже молчаливая касса на своем молчаливом языке показывала полный сбор» (Мельпомена. Одесса, 1918. № 25. С. 17).

Хотя Евреинов и выступает в маске Доктора, беспардоный Арлекин то и дело толкает его руку. Один из благорасположенных рецензентов не преминул отметить, что «мыспи его точно козел (косвенный виновник зарождения драмы по Евреинову) скакали по тезисам программы лекции».

Евреиновские парадоксы вызвали скорее восхищение, чем согласие: «Все почти не были согласны с генетиче-

И крещеный народ, начиная уже с Х-ого века, обретает вновь свой театр, уже свой театр, христианский театр.

Каково же происхождение этого христианского театра?

Да почти такое же, что и древнегреческого! т. е. происхождение из религиозно-обрядового действа, иначе говоря — из тех же «игр», в центре которых заклание агнца, правда символическое, но все же «заклание» и притом в длительно-зрелищной форме распятия. При этом причитеатром, есть религия Страдаюна этого жертвенного заклания та же, что и в культе Диониса: криминальная. Жертва становится таковою не просто ради угожде-

всем без исключения и всеконечрелигиозных убеждений. Тем бо-

этом отношении оказался настолько удачным в смысле притягательности в лоно христианства (в особенности унизительное умовение ног на глазах у всех «публики» и похороны жертвы Голгофы), что отцам церкви пришла, наконец, в голову благая

ской теорией театра Евреинова. Все отрицали возникновение театра над флером темной эшафотной ночи. И в самом деле, отчего г. Евреинов отрицает его зарождение под радостными яркими солнечными лучами» (Фигаро. Одесса, 1918, № 15, C. 9-10).

На фоне вполне прогрессистского обыкновения держать театр по ведомству «ярких солнечных лучей» и «радости жизни и любви» «милый лектор» фраппировал всех готовностью к погружению в «темную эшафотную ночь». Сколь ни было бы это погружение модернистско-игровым, Евреинов оказался в известном смысле реалистом в понимании если не происхождения театра, то его возможностей. Никакого сколь-нибудь долгосрочного контракта у Евре-

- именно скитания, а не турне. После выступления в Одессе, имевшего несомненный успех, «Южное театральное агентство» заключило сделку на ыступления в Херсоне и Николаеве. Кроме того, поступио предложение выступить в Киеве, куда Евреинов прибыл 13 октября. А 18 октября в зале Купеческого собрания он

прочел «эшафотную лекцию».

В беседе с корреспондектом киевского журнала «Зри-тель» Евреинов замстил: «И догде говорят, что я прихожу в театр с бомбой, то я говорю: не с лавровым же венком м приходить в современный театр». Здесь артист, примеряя репутацию «бомбиста», несколько лукавил. Еще совсем недавно он с явным удовольствием принял книгу Василия Каменского («Книга о Евреинове». П. 1917), в которой он был

увенчан и лавровым венком, и павлиньими перьями.
В Киеве его мрачные экскурсы в историю, заключающие в себе выводы насчет будущего, вызвали бурную ре-

Самуил Марголин писал: «Я не сомневаюсь ни одной секунды, что если бы Евреинову пришла бы шальная мысль написать трактат о театре как об идее альтруизма, подвижничества, милосердия, мессианской веры в рай, то он нашел бы сам и, ясное дело, без какого бы то ни было труда, еще большее количество самых веских и неопровержимых фактов, низлагающих все доводы своей теории о происхождении театра как публичного института. Весь вопрос только в уклоне его парадоксального ума, в игре его острой мысли, в устремленности его театральных мечтаний. Сейчас... воскресает вдруг в его восприимчивом воображении — притягивает и манит к себе сладострастие эшафота» (Театральная жизнь. Киев, 1918. № 31. С. 11—12).

В том-то и дело, что даже для Марголина мысль о мило-сердии кажется «шальной», а «сладострастие эшафота» об-ладает несомненной реальностью. Евреинов, не убоявшись скандала, примерил репутацию «современного маркиза де Сада», оставаясь при этом «милым лектором», и тем ответил, быть может, неосознанным общим ожиданиям. После лекции Евреинов дал в Киеве еще несколько «га-

строльных вечеров», где представлял свои пьесы («Такая женщина», «Школа этуалей», «Степан и Манюрочка», «Веселая смерть»). Наибольший успех имели «Музыкальные гримасы», где артист остроумно пародировал современных композиторов и музыкантов. Апокалиптический экскурс в прошлое дополняла «комедия на разъезд».

Гражданская война мало способствовала регулярному выходу театральных газет. К тому же и те, что печатались, представлены в московских газетохранилищах с гигантскими пробелами. Дальнейший маршрут Н. Евреинова удалось определить только с<mark>умм</mark>арным образом

Харьковская газета «Волна» 19 декабря 1918 года сообщила о том, что «известный режиссер-новатор Н. Н. Евре-инов в скором времени прибывает в Харьков. Он приглашен на ряд постановок новой дирекцией Большого театра». Вряд ли «ряд постановок» был осуществлен, потому что уже 18 января 1919 года перед самым взятием города красными режиссер вернулся в Одессу.

Сообщение журнала «Бирюч Петроградских Государственных театров» о том, что «Н. Н. Евреинов прочитал ряд лекций в Феодосии, Керчи, Николаеве», отчасти подтверждает программа лекции, отпечатанная в Феодосии. Но еще более запутанно движение Евреинова в сторону

Хроникер «Жизни искусства» 18 августа 1920 года сообщил следующее: «В середине 1919 года с лекцией «Театр как эшафот» появился в Тифлисе Н. Н. Евреинов. В бакинском театре «Момус» Н. Н. Евреинов ставил свои небольшие пьесы с колоссальным успехом. Особенно была в моде пьеса Евреинова «Женщина как таковая». В данное время Н. Н. Евреинов работает в Тифлисе». К сожалению, тифлис-

кового публичного театра.

конкретизировать эту информацию. Достоверно лишь то, что значительную часть времени

ская пресса 1919 года не дает возможности проверить и

Евреинов провел в Сухуми в гостях у князя Александра Константиновича Шервашидзе (Чачба). Здесь при сухумском артистическом обществе была развернута многообразная театральная деятельность: читались лекции, ставились спектакли, в том числе «Вечер Козьмы Пруткова», «Степик и Манюрочка», «Школа Этуалей» Н. Евреинова.

Вся эта театральная активность разворачивалась в специфической экзистенциальной атмосфере — существование на краю суши, на краю жизни и смерти

Позже Наталья Бутовская, жена кн. Шервашидзе, уже из Парижа в письме Н. Н. Евреинову от 8 апреля 1925 года вспоминала о тех сухумских сезонах: «Дорогой Сухум должен еще всех нас приютить и мы может быть выполним, помните, наше желание «компанией» умирать. Наша милая, очень нежно любимая Аничка (Анна Кашина, жена Евреинова. — В. И.), поймет в свою очередь сухумское Христос Воскресе — мы еще переживем его» (РГАЛИ. Ф. 982. Оп. 2. Ед. хр. 59. Л. 3об.).

27 августа 1920 года тифлисская газета «Слово» сообщи-а: «Н. Н. Евраинов из Сухума через Тифлис и Владикавказ выехал в Москву и Петроград».

О том, что происходило до этого, можно составить представление только на основании короткой заметки, появившейся в газете «Жизнь искусства» 9 сентября 1920 года:

«Вернувшийся на днях в Петербург режиссер и теоретик Н. Н. Евреинов жил последнее время в Сухуми, — столице автономной Абхазии, где лечился от туберкулеза, грозившего смертельным исходом <...> В бытность свою в Грузии и в Азербайджане Евреинов пропагандировал русское искусство в целом ряде публичных лекций: «Театр будущего». «Театр и эшафот», «Искусство режиссера», в Сухуме и в Тифлисе им был прочитан целый цикл лекций по философии театра, теории и истории сценического творчества».

Вывести «пропаганду русского искусства» из лекции «Театр и эшафот» мог либо неправдоподобно невинный журналист, либо уж совсем лукавый Арлекин. Характер сообщения позволяет предположить, что оно если не написано, то продиктовано самим Н. Евреиновым.

То, что Евреинов, пройдя весь путь от Одессы до Сухума, в последний момент взял билет не на пароход, отпли щий в Константинополь, а на поезд, отбывающий в Москву, говорит о том, что вопрос об окончательном отъезде для не го совсем не был простым и самоочевидным. Осенью 1922 года он из Петрограда отправляется в Германию и Францию. По иронии судьбы он добровольно оказывается на борту того самого парохода «Прейссен», на который Н. Бердяев, И. Лосский, Л. Карсавин, Н. Лапшин и другие входили под конвоем ЧК. Для одних «Прейсен» значил пожизненное изгнание, для Евреинова творческую командировку. Он ехал по приглашению знаменитого режиссера Жака Коло в парижский театр Vieux Colombier на премьеру своей пьесы «Самое главное»

Уже в середине января 1923 года Евреинов вернулся в Петроград, чтобы окончательно покинуть Россию ровно через два года - 30 января 1925 года.

Несмотря на то, что отдельные положения лекции были развернуты в книгах, тема «Театр и эшафот» не отпускала Н. Евреинова. Уже в Париже на протяжении 20-х-40-х годов он продолжал аккуратно складывать газетные вырез ки в папки, на которых значилось «Театр и эшафот». В одну откладывал заметки о палаче, ставшем актером, о пуб пичной казни в Венгрии, о выставке кошмаров в Трокаде ро. Обращает на себя внимание заметка о «театре жестокости» Антонена Арто, оставленная, впрочем, без особых комментариев.

В другой папке, датированной 6 декабря 1930 — 21 марта 1938 года, целенаправленно собирались материалы о театрализованных политических процессах в России: Бухарина -- Рыкова, Тухачевского и др. Но многолетний сбор материалов так и не привел к ка-

ким-либо результатам. В Российском государственном архиве литературы и искусства хранится машинописная копия тридцатых годов

(РГАЛИ. Ф. 982. Оп. 1. Ед. хр. 53). Полностью лекция Н. Н. Евреинова будет опубликована в альманахе «Мнемозина. Документы и факты из истории

русского театра». К сожалению, в газетной публикации пришлось отказаться от комментариев.

тому, как мифология, - продолкак раз в части, представляющей жает Г. Винклер, - стремится Ад со всеми видами адских сделать наглядным для понимамучений. ния человека неученого возникновение богов, то есть миров; как эпос разъясняет ему происхождение эр, а историческая легенда эпох и государств в их великой

«Ад» Данте (XIII век!) интересен для нас не только в смысле общего показателя вкусов тогдашнего общества, но и в отношении одной частности, сыгравшей в истории нашего театра громадную роль: я говорю о Дантовском чертике Alegeim'е - прототипе Арлекина, раздающего удары своей тралиционной палкой, будущего, начиная с XVIого века героя Commedi'и dell'arte, просуществовавшего почти вплоть до XIX-го века и имевше-

внешними формами, одни и те на историю драматургии (Мольер, гр. Карло Гоцци и др.). же сюжеты встречаются в различ-Таковы, в общем, исторические факты <...> культуры. Таков, по мнению

ные эпохи и в различных зонах

Г. Винклера, немецкий театр ма-

рионеток Kasperlespiel, где злой

(черный) хочет повесить (крест)

доброго (светлого), но последний

вешает его самого. Это то же, что

еврейское Purim-spiel, празднич-

ное представление легенды Пу-

рима из книги «Эсфирь», где в

именах действующих лиц Г. Вин-

клер легко раскрывает их проис-

хождение: Мардохай — Мардук;

Гаман — имя преисподнего боже-

ства Сузы, где разыгрывается

(Конечно, это случайность, но

случайность знаменательная:

первой пьесой, разыгранной на

Руси в основанной царем Алек-

сеем Михайловичем в 1672 г.

«комедийной хоромине», оказа-

лось как раз «действо из книги

Есфирь», где «злой» хочет пове-

сить «доброго» на виселице, но

последний вешает его самого; на-

чало русского театра, над кото-

рым мистикам стоит призаду-

го характера (бичевание, вешанье

на кресте и прочее) так пришлось

по вкусу средневековой публике,

что вскоре стали ублажать ее, с

благословением отцов церкви, не

только представлением мук Хри-

ста, но также и грешников в аду.

Герои-палачи последнего, т. е.

черти, безраздельно завоевали

симпатии тогдашних театральных

чреватый изощренными мучения-

ми, привлекал к себе все умы и

сердца средневековья, не исклю-

чая гениев вроде Данте Алигьери.

Его «Божественная Комедия»

(заметьте — комедия!) максималь-

Ад как грандиозный эшафот,

маться!) <...>

действие; Эсфирь — Иштар, ца-

Суббота, 22 июня, 1996

Куда бы мы ни обратились в поисках начала театра - к истории, фольклору, психологии ребенка или этнографии, - везде мы наталкиваемся на явные или скрытые признаки эшафота, где палач и жертва (человек или животное) первые на заре искусства драмы определяют своим действом притягательность этого нового для толпы института — института, еще только в будущем имеющего стать театром

Подобного рода генезис театра нам не представится чрезмерно удивительным, если мы вспомним, что почти все искусства, синтезом которых является современный театр, имеют сами по себе большей частью кроваво-жестокое и даже чисто эшафотное происхождение.

Так, искусство песни возникает из молитвенного славословия вокруг кровавой жертвы <...>

Искусство пляски развивается у дикарей из военно-религиозных движений (маршей, прыж-Изображение под религиозков, колоброда) вокруг казнимоным соусом страстей эшафотного пленника <...>

Искусство музыки зарождается вместе с установлением семи тонов, соответственно семи путям планет, которые при движении по зодиаку издают звуки (отсюда «гармония сфер» пифагорейцев) и пяти полутонов, причем крест как знак диеза, т. е. повышения, заимствован из языка мифологии, поучающей, что бога года в конце круговорота вешают на кресте, тем самым возвышая его. Крест как оружие казни («поднять на крест») заимствован древневосточным судопроизводством как раз из данной мифологии. К этому добавить, что первые музыкальные инструменты создаются из материала сакральных жертв (кожа на бубне шамана, флейта из человеческих костей и пр.), причем легенла связывает появление искуснейших из инструментов со смертной жертвой <...>

Искусству грима и маскировки предшествует эволюционно искусство мучительной татуировки насечками, нарезами и накола-

Искусство бутафории начинается с орнаментики смертоносного оружия, собрания и выделки кровавых трофеев в виде скальпов, ожерелий из зубов врага и т. п. Слов нет, вся наша современная культура восходит генетически к эпохе варварства, и, само собой разумеется, нет ничего удивительного в том, что и театр как общественно-культурный институт не составляет в этом отношении исключения <...>

Попробуем «элиминировать» театр до его сердцевины! Нужна ли музыка? Танец? Искусство актера или режиссура? Писанная њеса (т. е. драматическая литература)? Красота, т. е. эстетичность? Логика (смысл произведения)? Остроумие? Костюмы?

Без всего этого театр может смело обойтись и легко зачастую обходится, оставаясь театром.

Что же получается в остатке, без чего понятие театра немыслимо? Нужно: 1) место действия, специально оборудованное, 2) лейство показно и нарочито как зрелише являемое и 3) лействующие лица, т. е. видимые исполнители действа.

Но это же самое является ос-

новным и для понятия эшафота, на котором происходит действо палача и его жертвы, не считая представителей правосудия и военного народа. Однако возразят, быть может,

что действа на подмостках театра и эшафота различны в своей сущности.

Никоим образом. Ибо прав Ф. Сологуб, говоря, что нет других целей для драмы кроме любви и смерти и быть других не мо-

Но эта тема (любви к человеку, к жизни) и есть как раз та тема эшафотного действа, которая привлекает к нему жестоких и сострадательных (я напираю на слово «сострадательных»), но совершенно равнодушных к эсте-

И, наконец, разве главные действующие лица в театре не те же: палач и его жертва. «Отнять у драмы Немезиду (т. е. богиню кары-наказания), -

тической орнаментике зрителей.

говорит Ап. Григорьев, — значит лишить ее души: Немезида так же вечна, как вечны человеческие страсти» <...> Словом — аналогия между те-

атром и эшафотом без всякого риска скомпрометировать ее может быть углублена до последних пределов. Какие же выводы можно сделать из этой аналогии, имеющей, как мы видели, свое историко-психологическое объяснение? О, очень много выводов, само собой разумеется. Наиболее же поучительным из них будет вывод, что театр в сущности своего интереса для толпы лишь отчасти относится к области искусства и что только тот драматург или сценический деятель может рассчитывать на успех у «большинства публики» (т. е. у толпы), который памятует, что театр в своей притягательности не только храм искусства, но и маскированный эшафот, как бы парадоксально это ни казалось на первый взгляд высоким и чистым сердцам жрецов Мельпомены.

Публикация и вступительный текст Владислава ИВАНОВА

знаком Милости, а под знаком Казни, древнегреческий театр естественно являл и должен был являть на сцене свойственные его природе эшафотно-кровавые ужасы. Не надо забывать к тому же,

но независимый от тех или иных лее, когда в центре культа — Существо, легендарная жизнь, муки и смерть которого дают столько соблазнительных для публичного изображения (представления) моментов <...>

уместно припомнить, что еще Церковно-сценический опыт в древний Вавилон (языческий Вавилон) был близок к подобному театру, т. е. театру мистерий с ноденствия, - объясняет проф. Гуго Винклер в своем интересмысль драматически обработать яснейшее из созвездий южного года, по мифу, в конце круговорота

тическое братство под названи- неба, Крест, было видимо на ваем Confrerie de la Passion, просу- вилонском небе и с наступлением ществовавшее вплоть до XVI-ого солнцестояния исчезало. Солнцевсегда завершением движения» первоначальный герой средневе-Поэтому крест есть знак не только повышения, как это мы увидим ниже, но и завершения. «В Возвращаясь далеко вспять, древних рукописях он ставится вместо имени, чтобы показать, что написанному конец. Буква. которая в азбуке является послел-«Повешенным на кресте» как ним знаком алфавита, есть крест, главным героем. «Во время рав- и она носит имя «завершения, конца», т. е. tam, или по вавилонскому произношению (приняейшем труде «Духовная культура тому также и у евреев) — Таго. Вавилона», — в знаке Близнецов Этому соответствует то, что бога

«вешают на кресте»... «Подобно но прекрасна и содержательна астральной мировой связи, так и для праздников, для календаря было выработано такое же средство. Устраивались большие проиессии или празлничные шествия и в них перед народом разыгрывались небесные события, которые праздновались в этот лень. - например, смерть и воскресение божества... Разнообразясь лишь го такое колоссальное влияние