По-своему,

по-звериному правы

не нападать на него,

с его популярностью,

возможно, и для самих

сказал, объясняя, зачем

хулителей, - как,

спрашивается, если

некий авангардист

Владимир Сорокин

«Выхода нет. Очень

Только за счет других»?..

обгадил в романе

и Пастернака:

Ахматову

тесен мир.

с его обаянием,

неотразимым,

и те и другие. Как было

Станислав РАССАДИН

огда открывали музей Булата Окуджавы, я, выступая, сказал с переделкинского крылечка, что при известии о его смерти подумалось (и было услышано сразу от нескольких): закончилась эпоха. А днем позже нашей скромной церемонии, описывая ее, молодежная газета прокомментировала мои слова с нескрываемым и, во всяком случае, не скрытым удовлетворением: Рассадин признал, что пришел конец эпохе 60-х. Признался. Раскололся, сволочь такая.

Положим, я-то добавил тогда: эпохи уходят, чтобы оставаться. Но допустим: эта ушла навсегда. И что?

Нет смысла цитировать то, о чем я же писал в «Новой

3 2 3 1

Галковский, возводившийся в ранг полугениев, в тоске и злобе торопил уход Окуджавы. (Дождался. Легче ль ему?) Как другой доброжелатель, уже напрочь забытый, похабно ерничал насчет песка, якобы сыплющегося из немолодого поэта (а Жванецкий парировал: да, мол, сыплется, но какой песок!). Но чего не хочу забывать, так это рассуждения саратовца Боровикова, опубликованного в «Новом мире» и выдержанного — нет. вовсе не в хамском, а в снисходительном тоне. Даже сопровожденного реверансами.

«Не надо обижать шестидесятников». (Ай, спасибо!) «Шестидесятники требуют к себе исторического отношения, без галковщины. Новым газете», — как подзабытый дегустаторам «текстов» невоз-

обостренному чувству человечности (которое раздражает неутилитарностью), к лиризму (расслабляет), к некрикливостыдливой гражданственности (ну это просто смешно!). И объяснять ли Боровикову, как смеялись бы нынешние издатели, даже не столь отвязанные, как наш молодой заказчик, если бы им «предложили для печати» не то что: «Глагол времен! металла звон!», но и, допустим, мое любимое: «Много земель я оставил за мною; / Вынес я много смятенной душою / Радостей ложных, истинных зол; / Много мятежных решил я вопросов / Прежде, чем руки марсельских матросов / Подняли якорь, надежды символ!»?

Впрочем, стоп. А может, их гипотетическая смешливость и то, что сеголня «всерьез никто бы не принял» ни гениального Державина, ни гениального Баратынского, так-сяк оправданы? Может, в самом деле та или иная степень архаики как привязанности к своему времени и должна обесценить даже чудо историк литературы, заставившее Герцена стать вечным А Окуджава? Начавший писать свои песни на рубеже 50-60-х, был ли он человеком

шестидесятых годов? Шести-

десятником? Как злосчастный автор статьи «Шестидесятники», напечатанной аккурат накануне начала 60-х, не устаю повторять: термин, которому я нечаянно дал ход, не поколенческий. Шестидесятничество - псевдоним времени, его общих надежд и прозрений, в чем были равны и старик Паустовский (но не «старуха» Ахматова!), и фронтовик Окуджава, и дитя ГУЛАГа Аксенов. И все же существует большая или меньшая степень причастности к этому

Как ни странно, для этого надо было родиться раньше, чем, скажем, Владимов или Искандер, казалось бы, «чистые» шестидесятники, исходя из их возраста; надо было успеть — в 30-х, в 40-х — укорениться в мечте о торжестве коммунизма, чтобы в 50-х

типу самосознания.

ни. Словом, при всей уникальности, без чего поэт — не поэт, Окуджава действительно выразитель эпохи, ее на редкость чуткий радар; он уникален, но неотрывен — от нее, от нас. И та враждебность, с какой его первые песни были встречены официозом — от партократа Ильичева до композитора Соловьева-Седого, услыхавшего в них «белогвардейские мелодии», - враждебность, казалось необъяснимая (ну что крамольного в «Полночном троллейбусе» или в «Часовых любви»?), объяснялась не столько помянутой уникальностью. сколько именно неотрывностью. Власть — политическая и эстетическая - почуяла в голосе Окуджавы нечто сулящее ей опасные сдвиги общ ственного сознания.

огда в 1961-м я принес в журнал «Юность», в котором служил, подборку песен-стихов Окуджавы, редактор Борис Полевой зарубил песенку об Арбате. За слово «религия» хотя, думаю, мог бы придраться и к слову «улица», уж совсем безобидному.

Почему?

Бывает, так сказать, естественная редактура. Вот Лермонтов (воспоминания Екатерины Сушковой) слушает, как лицейский приятель Пушкина Яковлев поет романс на слова «Я вас любил: любовь еще, быть может...», и - комментирует. Не может не комментировать. «...Но пусть она вас бол

ше не тревожит...» - по Яковлев. Нет, говорит Лермонтов собеседнице, пускай «тревожит»! «Я вас любил так искренно, так нежно, / Как дай вам Бог любимой быть другим», — но такое тем паче не по нраву поэту, которого сгоряча назвали наследником Пушкина, а он, опередив В. И. Ленина, кажется, мог бы спросить себя самого: от какого наследства я отказываюсь? Да вот от этого самого! «Это совсем надо переменить; естественно ли желать счастия любимой женщине, да еще с другим? Нет, пусть она будет несчастлива...»

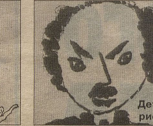
И ведь «переменил»: «Ты не должна любить другого, / Нет, не должна, / Ты мертвецу святыней слова / Обручена...»

А в нашем случае? У Смелякова, поэта, чтимого Окуджавой, есть стихотворение «Хорошая девочка Лида» — о любви мальчика к девочке; подчеркиваю, ибо метафоры таковы, словно речь о любви Народа - к Вождю, к Сталину (что, кстати, было по-своему дерзко, хотя советская власть, трижды сажавшая Смелякова, это пропустила). «На всех перекрестках планеты / напишет он имя ее. / На полюсе Южном — огнями, / пшеницей в кубанских степях...» Наконеи: «Окажется улица тесной для этой огромной любви». А у Окуджавы улица Арбат не тесна для того, чтобы стать призванием, религией, отече-CTBOM.

Случайность полемики (если говорить о конкретных стихах)? Конечно. Но не случайно само восстание против Большого Стиля, эстетического оформления официальной идеологии. Восстание, которое неминуемо должно было произойти, уже происходило, но особенно внятно проявилось не в чьем-либо трубном гласе — в негромкой гитаре Окуджавы.

Я сказал: он уникален, но неотрывен. Пора перевернуть формулу: неотрывен, но уникален.





## OKY BABB



В основе статьи — высил мение на Второй Международной научной конференции Булат Окуджава: его круг, его век» (30 ноября — 2 декабр з 2001 г., Переделкино).

можно представить, как звучало в те годы само имя Евтушенко или как трогал и объединял голос Окуджавы».

То есть - призыв к историзму, но как дело дойдет до конкретики... Хорошо, призовем юмор, в свою очередь снисходительный, читая: «Шестидесятников всегда подводил вкус. Они не умели вкушать, они хотели есть». (Сознаюсь: и весьма.) «Их веселила инструкция на бутылке болгарского виньяка: напитком не следует напиваться, им следует наслаждаться...» Тут скажу: правильно веселила. Мы-то знали, что скверной «Плиской» еще можно упиться, а насладиться - трудно. Но дальше: «Военные юность или детство двигали ими по жизни. Они не могли забыть голода и борьбы за выживание». Вот этому как возразишь? Не могли. Не можем. Не сможем.

Но если небрежное высокомерие того, кому этого не приходится ни помнить, ни забывать, и само по себе достаточно противно, хуже, полагаю, другое: «Если бы сейчас молодой поэт предложил для печати строки: «Женщина. Ваше величество» или «належлы маленький оркестрик под управлением любви», его бы всерьез никто не принял».

Выражаясь не столь толерантно, «такое сегодня не канает», как сообщил журналисту Анатолию Макарову юный коллега из «престижного» (понимай: богато платяшего) издания, заказывая статью, но брезгливо предупреждая, чтоб было «без этого вашего Окуджавы». Воспринимая «Окуджаву» как алгебраический знак тяги к

Думаю все же, что такая реакция — дикость, но что правда, то правда: Державин и Баратынский — неповторимы. Тем и прекрасны. Как неповторимо прекрасны строчки Окуджавы, спихнутые в архив. Даже сметенные в му-

Короче: сама попытка историзма, предпринятая Боровиковым, до вульгарности неисторична. И впрямь: эпохи в искусстве уходят, чтобы остаться. А мнение, будто искусство прет неуклонно вперед и выше, так что, стало быть, все новое и есть луч-- это, простите, по-

улат Окуджава уложился в свою эпоху. В каком смысле?

Да хотя бы и в том вновь позволю для ясности великие аналогии, Пушкин стал Пушкиным, действительно «нашим всем» (обтрепавшись, это словцо Аполлона Григорьева не утратило смысла), отчасти и потому, что успел сформироваться в промежуток между 1812 и 1825 годами. Когда, по выражению Герцена, в обществе распространились «чувства чести и личного достоинства», неведомые до тех пор русской аристократии», и пока эти чувства не были унижены Николаем I, покончившим с дворянскими упованиями. Но как символична и дата рождения самого Герцена — именно 1812-й; почти так же, как его незаконнорожденность. Другое время, другое самосознание, само чувство чести и то другое, «обиженное и возмущенное», как сказал давний

всерьез воспринять пресловутые «ленинские нормы». Окуджава, сын расстре-

лянного отца и матери-лагерницы, был в 30-е годы, по его честным словам, «очень красным молодым человеком. Очень». Оставался ли таковым, когда в 1955-м вступил в партию? Нет, по крайней мере не «очень»: сам говорил, что хотел тем порадовать мать, которая и из лагеря вернулась верующей коммунисткой. Хотя, конечно, не обошлось и без личных неизжитых иллюзий, сказавшихся в знаменитых строчках о «комиссарах в пыльных шлемах», о «единственной гражданской», над которыми в 60-е плакали, а в 90-е стали глумиться. (Не все, не все.)

Вот еще запятая: иллюзия... Вопрос: грех ли она, бела ли, вина ли? Как сказать. Важно, что в твоей душе тешится этой иллюзией — належда на всемирное братство или, как нынче, на то, чтоб извести всех инородцев, устроив «Россию для русских». Иплюзия может быть как умно замечено, «консервацией идеала», который, освободясь от наивности, глядишь, воссияет в виде, очищенном от всего наносного, временного, социально или классово ограниченного. Окуджава не столько воспел, сколько отпел свои (и многих) честные заблуждения...

Однако идем дальше — по его судьбе. Вместе с той частью общества, что расположена мыслить, - освобождение от иллюзий. И т. д., вплоть до сугубой мрачности поздних стихов, говорящей, что рухнули и надежды нового време-



Не стоит опять-таки обстоятельно повторяться, напоминая, как в 60-х поэзия ринулась на эстраду, была допущена даже на стадион; как это отрадное явление заполучило и обратную сторону, приучая читателя больше ценить выкрик, чем оттенки слова. Как и сами по-

ы теряли свое первородство, ретали самоощущение артистов, неизбежно зависящих от аплодисментов.

Окуджаве с его гитарой, которой на эстраде самое место, подобное словно должно было подходить изначально. Но возможно ль представить его сказавшим: «Я не поэт, а артист!» (о том, кто сказал, чуть позже)? Наоборот, был период, когда он взбунтовался против своей репутации выступающего поэта, объясняя: «Я пишу прозу!» (И я, смешно вспомнить, объяснялся с ним на сей счет, доказывая, что он зря унижает собственную песенную поэзию.) «Самостоянье человека», повторяя за Пушкиным; сугубая индивидуальность личности, не смешивающейся с массой, остерегающейся тесной принадлежности даже к более узкому кругу (так, перестал исполнять песню «Возьмемся за руки, друзья», едва КСП ее обобществил-обезличил, сделав своим гимном), - вот чем пуще всего дорожил Булат Окуджава.

Чаплин, вернее, чаплинский Чарли — такую ассоциацию-аналогию находили для его «лирического героя». Возможно. Но — Чарли, наделенный острой интеллигентской рефлексией. Пронзительной самоиронией, по части которой Окуджава — рекордемен. Чемпион

чемпион.

рий Тынянов писал о Блоке, что читатель в нем полюбил не столько искусство, сколько человеческое лицо. Так была угадана тенденция: Маяковский, объясняющийся в любви не Прекрасной Даме, а паспортно поименованной Л.Ю. Брик; «хулиган» Есенин; Цветаева, откровенная до предела и сверх предела. И т. д., и т. п. Тенденция, видимо, неостановимая - и на здоровье, лишь бы «лицо» не вытесняло «искусство», не подменяло его (а вытесняет и подменяет — разумеется, не у вышеназванных). Имидж не становился бы самоцелью (а становится, стал).

«Я не поэт, я артист!» цитированное заявление сделал и должен был сделать Дмитрий Пригов, чем обосновал свое актерское право, тут же осуществленное; к примеру, блеять козлом на эстраде, заменив блеяньем внятное произнесение внятных «текстов». И тем самым довел до возможного края не только победу имиджа над искусством, но и тот самый сдвиг от поэзии к актерству, который сделали было, да недоделали поэты-эстрадники 60-х.

Честное слово, сейчас не занимаюсь полемикой, всего лишь хладнокровно констатируя именно тенденцию (и даже готов польстить аналогией, сопоставив с ней путь, который проделала живопись от Рафаэля с Рембрандтом к «Черному квадрату» Малевича). Просто в пору, когда тенденция обобществления, обезличивания торжествует или думает, что восторжествовала, когда стихами объявляется то, что может написать каждый, кто угодно, все (понятно ли, что и тут не бранюсь, лишь пересказывая концептуальную установку хоть того же Пригова?), — в эту пору Булат Окуджава не мог не быть атакован как опасный анахронизм. Опасный не менее, чем он был для былого официоза, почуявшего в нем, напротив, предвестие. Начало.

«Время Окуджавы» — назвал я статью, сопроводив заглавие знаком вопроса. От неуверенности? Да нет. Время того или иного художника, бывает, на время проходит, и (продолжаю взывать к великим теням) даже Тютчев и Баратынский оказываются в разряде «забытых поэтов». «Не канают», изъясняясь памятным слогом. Потом из забвения возвращаются. И все-таки можем ли мы сказать, что и в эти, худшие для них годы, будучи потерянными для толпы, они уходили из истинной па-мяти, не перестающей по-мнить? («...Жив будет хоть один пиит».) То есть их время не прерывается ни на минуту; это время тех, кто перестает дорожить чудом искусства, оборачивается безвременьем. Глухотой. Слепотой.

Слава Богу, время Булата Окуджавы не прервано; более того, его имя и слово — как пароль людей, противостоящих напору торгашества. Будем надеяться, что и не прервется, надеясь, беспокоясь не о нем — о себе самих.