

РИ ЖИЗНИ А.В. Ми-

хайлов был известен как

блистательный, непревзойденный переводчик философско-эстетических и литературно-теоретических текстов XVIII-XX вв. – Гердера, Жан-Поля, Гегеля, Ницше, Хайдеггера, Ауэрбаха, Адорно, Вебера и других, как автор многочисленных статей и... только одной книги «Проблемы исторической поэтики в истории неменкой культуры» (М., 1989). Две его монографии о музыке и книгу об исторической поэтике Дильтея постигла драматическая участь - они так и не культуры», включающая работы Михайлова разных лет, как опубликованные в свое время, так и ранее неизвестные, со всей очевидностью обнаруживает характерное для его творческой манеры свойство: в жанр статьи вмещается содержание книги. По сути почти кажлая статья А.В. Михайлова - свернутая до своего концептуального ядра книга. В целом же многообразие работ ученого образует реконструируемое по мере их чтения внутреннее единство космос смысла, объемлющий всю историю европейской культуры на протяжении почти двух тысячелетий. Концепция А.В. Михайлова, столь масштабно выстроенная, основана на осмыслении

рой его герменевтических работ. Вся многовековая история европейской литературы предстает фундаментальной концепции А.В. Михайлова как последовательная смена крупных историко-культурных эпох, различающихся своим отношением к слову. Переосмысленное вслед за Э.Р. Курциусом и освобожденное от специфически-школьного понимания понятие «риторика» открыло горизонт для описания разных типов слова со свойственными им функциями, членящих полнокровный литературный процесс на пласты дориторической, риторической и антириторической словесности. Гомеровский стилистический пласт целиком принадлежит к культуре дориторического слова, обладающего объективно-пластической красотой и несущего в себе образ жизненной полноты смысла.

места слова в культуре. Слово — главный объект и ге-

В V в. до новой эры наметился грандиозный поворот культуры, аристотелевская рефлексия сло-«слово, как понимает он его, еще не дено к единой, всеобъемлющей функции (и именно потому Аристотель в различении способов пользования словом ближе к XIX-XX вв., чем барокко!)», но именно в век Аристотеля и позже началась мифориторическая система, упрочившаяся в эллинизме и поддержанная христианской тралицией, что оказало определяющее влияние на судьбу и облик европейской культуры. «Аристотель — на склоне, ведущем к становлению риторики». Барочные же теоретики «помещаются на нисходящем склоне риторической истории: у них риторическое слово внешне систематизируется, а внутренне раз-

Между этими крайними точками историко-культурного развиства риторической словесности, для которой характерно универсалистское понимание слова как способа постижения, осмысления лействительности и как способа закрепления любого смысла. Влияние риторики распространяется на все жанры словесности. Риторическое предполагает несколько взаимосвязанных уровней, на которых риторика как прием обобщается до способа мышления и принципа творчества. Риторическое слово - это готовое слово (термин А.Н. Веселовского), традиционно заданное, оно в огромной степени искусно обработано и освящено традицией и выступает всегда как соединяя в себе значение, мораль, творчество, это слово предполагает непременное требование истины. В XVII-XVIII вв. система, сложившаяся в эпоху Аристотеля, начинает распадаться, наступает кризис эпохи готового слова, но риторическая литератудоживает до рубежа ра доживает до XVIII–XIX вв., когда романтизмом был положен конец господству риторики. Проблемам риторической культуры посвящена отдельная и до сих пор не опубли-

Лидия Ивановна Сазонова — филолог, заведующая сектором теории ИМЛИ РАН, автор книг «Поэзия русского барокко» и «Карион Истомин. Книга любви знак в чес-

кованная работа А.В. Михайлова

«Методы и стили», однако чита-

тель может получить представле-

ние о его концепции на основа-

нии статьи «Античность как идеал и культурная реальность XVIII-XIX вв.», помещенной в «Языках культуры».

Если риторическую культуру определяет слово, выступающее как функция, как отражение риторической формы и жанра, и писатель приходит к реальности через слово, только варьируя его, то в Новое время, в реалистическую антириторическую эпоху слово средство, но не цель искусства. писатель идет от глубины пережитой реальности, а не от слова. он обращается к слову непосрелственно через реальность и ее правду: «Правда выше слова и выше стиля», и «писатель распоряжается словом от имени жизни». Опускаясь в жизнь, слово утрачивает свою прежнюю универсальную функцию оставаться ученым, поэтическим, моралистическим одновременно, и начинает вести себя как слово антириторическое, дифференцированное по своим функциям. Именно такой тип слова, прилегающего к самой действительности, выпестовал XIX век с его естественностью и непосредственностью. Переход от романтизма к реализму

предмет пристального анализа в докторской диссертации А.В. Михайлова со знаменательным для его исследовательского метода заглавием «Диалектика литературной эпохи», подготовленной предварительными статьями, увидели свет. Антология «Языки включенными в состав книги «Языки культуры».

Будучи предметом исследования, слово описывается как субъект творческого процесса: к примеру, слово у Гете «тволит» личный мир поэта, оно «открывает перспективу на всю противоречивую полноту жизненного, но не увлекается такой перспективой, а отбилая из жизненного материала нужное и близкое себе, возвращается с «добычей» в сферу интенсивнейшей мысли, рефлексии, в свой мир». Слово реалиста, непредвзятое, антириторическое, «погружается в реальность», «проливается в действительность», «выговаривает реальное бытие» и «выносит» оттуда голоса самой жизни. Но в итоге этого самого реалистического анализа жизненной реальности человеческая личность открылась во всем богатстве как незамкнутая и несводимая к набору определенных черт, что поставило под сомнение могущественность инструмента реалистического слова. Принцип известного соответствия между словом и жизненным материалом сделался проблематичным, и «с концом XIX в. наступила новая пора перестройки слова и стиля которая привела уже к существенно иным отношениям, сложившимся в литературах XX в.»,

Метаморфозы и трансформации слова на протяжении долгих веков, иногда трудно уловимые и ускользающие если не от наблюдения, то от формального описания, А.В. Михайлов виртуозно переводит на язык герменевтики. Особенно трудные для изучения переходные, промежуточные состояния литературы, постоянно совершающиеся в культурном развитии переломы и превращения А.В. Михайлов анализирует в порождением которого явилась полноте их историко-культурно- связанного со значительными пе- наружу и явленная зрячему слуху. го бытия и линамическом развивесного искусства. У Аристотеля тии, ни на миг не ограничиваясь статической замкнутостью фрагментарного рассмотрения. Европейская культура открывается ему в панорамном, всеохватыва-

юшем и философском видении: «...Складывается впечатление, что культура — европейская и, как оказывается, внеевропейская - примерно в середине первого тысячелетия до нашей эры осуществляла некоторый решительный поворот — и почти его осуществила. То немногое, что оставалось доделать до полного осуществления этого поворота. доделано тогда не было и как бы в законсервированном виде осталось до Нового времени. И тогда только все няется огромное количество соответствий, параллелей между античным пятым веком до нашей эры и, скажем, XVII, XVIII и началом XIX торой греческая классическая культура была очень близка по своему внутреннему содержанию...»

Отсюда вытекает обобщение почти в чеканной форме афоризма: «В истории культуры линейной хронологии нет, а есть ощущение единства крайних исторических моментов вот этого огромного периода». Фундаментально разработанная концепция А.В. Михайлова не отменяет традиционных понятий - античность, средневековье. Возрождение, барокко, классицизм, романтизм, реализм, но помещает их в более масштабную систему координат, где кроме разделяюших эти эпохи границ прочерчены линии связующей их общности.

Кардинальное переосмысление в XX в. риторики, связанное с отношением к ней как стилю мышления и принципу творчества, имеет множество следствий. Одно из них - новый взгляд на проблему оригинального в творчестве. Оригинальное выглядит в новом свете вопреки традиционно сложившейся оценке отнюдь не как абсолютный критерий искусства. Монтирование из материалов, на изобретение которых автор сам не претендует, совершенно не исключает появления подлинного творения. Оказывается, это не страшно, если элементы, составляющие произведение, являются цитатой. На примере Пушкина и Гете, музыки Танеева А.В. Михайлов показывает, что индивидуальный стиль складывается из неиндивидуальных элементов, в усвоении и переработке немыслимого до Нового времени разнообразия стилей. «Гениальное творче-

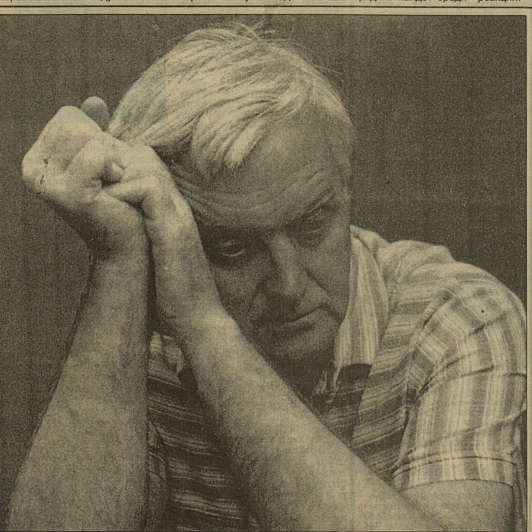
## просам национально-культурноэкономического развития, но и к его историко-культурным сочинениям. В одной из тонких и интерествительности и изменчивость культуры. Рубеж XVIII — XIX вв.») он Замечает, что в «ампирном» быту функция произведения искусства

функция произведения искусства

В потоке трудов по гуманитарным наукам, прорвавшимся в последние годы словно из «кризиса науки», есть книга-событие -

работ Александра Викторовича Михайлова современных работ другую, столь же «Языки культуры», вышедшая и составленная небытия, опровергая опасения относительно уже после смерти ученого, крупнейшего германиста, фундаментальные знания событие яркое и значительное в нашей которого простирались далеко за пределы научной и культурной жизни, осмысленное и этой дисциплины, теоретика и историка полагается всякому крупному явлению, оцененное, однако, далеко еще не в полной литературы, философа, искусствоведа, вызывает в современниках противоречивые мере. Имеется в виду антология избранных музыковеда. Читатель вряд ли найдет среди реакции.

всеобъемлюще универсальную книгу по теории и истории культуры. Фигура Михайлова, только воздымающаяся над интеллектуальным горизонтом, как



Александр Викторович Михайлов (1938-1995).

Пушкин, и Гете, чье творчество соответствует понятию «классика»/«классический стиль» (а это. в определении А.В. Михайлова, стиль гармонии как идеала»), избегали «той односторонней оригинальности, которая в погоне за своим особенным упускает из виду бопство жизненных смыслов».

Через изучение судьбы отдельных слов А.В. Михайлов раскрывает внутреннее многослойное содержание существенных историко-культурных понятий, как, например, «характер»: это понятие складывалось на протяжении длительного времени и в своем современном виде является итогом процесса интериоризации, ременами в восприятии мира человеком. Захватывающе интересно А.В. Михайлов пишет о характере греческом и новоевропейском, о проблеме характера в искусстве - живописи, скульптуре, музыке. Вообще Михайлову свойствен целостный взгляд на культуру, и процессы, происходяшие в словесности, он всегда анализирует в неразрывном единстве или параллелизме с другими видами искусства. Особенно проникновенные сужления ученого относятся к музыке, которая, как он писал, «позволяет делать обобшения весьма наглялно потому что выявляет некоторую общую варианты эпического стиля в немецкой литературе XIX в., в параллель к вызревавшей тогла новой форме романа А.В. Михайлов приводит мощный музыкальноаматический эпос Вагнера «Кольцо Нибелунга», полагая, что язык вагнеровской музыки говорит слушателю о проблемах середины XIX в.: «музыка - сейсмометр времени», и Вагнер о духовной ситуации эпохи не мог говорить, оставаясь в границах лишь одного искусства. А.В. Михайлов-германист пред-

стает в своих работах, содержащих виртуозный анализ стилевых систем немецкой и австрийской литературы: барокко (Гриммельсгаузен, А.Грифиус, Гофман фон Гофмансвальдау, Лоэнштейн, Жан-Поль), классический стиль (Гете. Франц Грильпарцер), романтизм (Йозеф фон Эйхендорф), варианты эпического стиля XIX—XX вв. (Карл Гуцков, Теодор Фонтане, Адальберт Штифтер, Роберт Музиль, Хаймито фон Додерер). А.В. Михайлову принадлежит характеристика искусства бидермейера. Но центром притяжения его научных интересов всегла оставался Гете, которому посвящено в «Языках культуры» несколько статей: «Гете и отражения античности...», «Гете и поэзия Востока», «Глаз художника (художественное виление Гете)».

А.В. Михайлова как искусствоведа характеризуют представленные в антологии статьи о пейзажах и миропонимании Каспара Лавила Фридриха, немецкого художника XIX в., об эстетике Моцарта и его современника и теоретика искусства Карла Филиппа Морица, об эстетических идеях Лессинга и художественных метаморфозах в неменкой культуре XIX в. под влиянием романтической эстетики, о немецком скульпторе нашего столетия Эрн-

ство таково, что в нем грани, сты- сте Барлахе, притягательном для ки разнородного уничтожаются и А.В. Михайлова своей способностью создавать не столько портреты людей, сколько портреты современного ему человечества и показывать историю в моменты ее наивысшего напряжения, а человека в его порыве к духовной свободе. Как откровение воспринимается текст лекции А.В. Михайлова «Поворачивая взгляд нашего слуха» о природе музыкального творчества, мире музыки Сен-Санса и композиторов второй венской школы (Шенберга и Веберна). Говоря о направленности слуха на музыку, А.В. Михайлов проронил поразительное в своей проницательности наблюдение: «наш слух видит, постигая смысл», а музыкальное произведение - это глубина, выведенная

> Антологию завершает запись лекции с изысканным названием «Ангел Истории изумлен...», навеянным А.В. Михайлову размышлениями неменкого философа ХХ в. Вальтера Беньямина, относящимися к философии истории. История идет в будущее, а Ангел Истории смотрит в прошлое, стоя перед этим будущим спиной. Он замер в изумленном созерпании открывшейся ему Истории мира «Он видит прошлое, он видит Рай, который мы уже не видим теперь, потому что за минувшие две тысячи лет повернулись глазами в другую сторону... он видит все что пошло от этого начала...» Образ Ангела Истории в интерпретании А.В. Михайлова несет в своем хуложественном обобщении несколько научных илей - о релятивизме идеи исторического прогресса, о том, что наш язык культуры «достаточно широк для того чтобы вместить в себя - в некотором отраженном виле - и пругие языки культур». Книга А.В. Михайлова - прямое доказательство этой возможности, и перел изумленным взором Ангела Истории развернулся теперь еще и свиток историко-культурного времени погруженный в космос смысла.

О широте и разнообразии историко-культурных интересов уче ного дает представление «Библиографический указатель трудов» помещенный в конце книги. Но лалеко не все из его научного наследия опубликовано, и открытие Михайлова как незаурядного мыслителя еще впереди, когда ближайшем будущем нашим до стоянием станет все им написан ное. В том же московском изда тельстве готовится продолжаю щая «Языки культуры» вторая книга под названием «Обратный перевод», целиком составленная из неопубликованных работ. В Санкт-Петербурге ожидается вы ход в свет труда «Историческая поэтика и герменевтика», включающего в себя переиздание книги «Проблемы исторической поэтики в истории немецкой культуры», а также ранее не публиковшиеся герменевтические размышления об исторической поэтике Дильтея. В работе - том «Феноменология австрийской культуры». В числе будущих публикаций также очерки о швейцарской литературе и полностью книга А.В. Михайлова о барокко, часть которой опубликована впервые в «Исторической поэтике» (М., 1994), а также другие ра-

боты разных лет.

Олег Проскурин



ЛЕКСАНДР ВИКТО- кая критика», постколониальный РОВИЧ МИХАЙЛОВ был не только талантливым исследователем культуры - литературовелом, искусствовелом, историком и теоретиком музыки (хотя лее важное для западной культурбыл и тем, и другим, и третьим, и ной традиции, чем все модные должать). Он сам был в полном смысле слова явлением культуры. С ним можно было заочно соглашаться или спорить, но им трудно было не восхищаться. Как незаурялное явление культуры его наллежит и оценивать.

В полумемуарном вступлении к посмертному изданию избранных признан «большой идеологичесработ А. В. Михайлова («Языки культуры») С.С. Аверинцев стники этой истории, думается, вспомнил о том, как давно, еще в могут рассказать о ней немало студенческую пору, Михайлов интересного и поучительного). прислал ему письмо, «где по правилам юношеской эпистолярной игры, но с полнейшим отсутствием сентиментальной дури, напротив, с полной точностью мысли и без иллюзий (?) воображал самого себя в кругу немецких романтиков, в паком-то году, в таком-то архитектоническом и человеческом обличье...». Думается, в этом юношеском письме - ключ к личности А.В. Михайлова, ко всему им сделанному и не сделанному, объяснение его взлетов и провалов. Михайлов был влюблен в немецкую культуру, органически и Правда, в этой культуре он отобрал лишь одну линию и отсек то. что казалось ему не столько немецким, сколько европейским, го, что казалось не Geist, a esprit. Он недолюбливал Тика, с неизменной неприязнью упоминал Гофмана, а, скажем, такой фигуры, как Гейне, в михайловском просту не существовало.

тавалось делать? Романтический «образе Германии», похоже, подух подсказал: прозреть идеальное в реальном или возвысить реаль-Драма Михайлова заключа- ное по идеального. Михайлов так пась, во-первых, в том, что он все и поступил. Он, похоже, почти ке был не немцем, а русским, и убедил себя в том, что вожделенво-вторых, в том, что ему дове- ный «круг романтиков» (пусть и лось действовать в среде и эпохе, не совсем в том «архитектоничесначисто утративших живые связи ком и человеческом» антураже, с духом немецкого «умствова- что грезился ему в студенческие ния». Германская традиция — во годы) можно найти... в кругу колвсяком случае, та, в которой он лег-«патриотов» из ИМЛИ. «Рожил или хотел жить, — исчезла из мантики» с радостью приняли России к середине 20-х гг. и боль- А.В. Михайлова в свои объятия и в ше не возобновлялась. Михайлов, последние годы даже сделали его конечно, мог «беседовать» с рочленом редколлегии своей романмантиками в тиши кабинета, при тической «Минервы» — журнала свете настольной лампы, но ему, «Наш современник»... Контакты с «романтической» с его интеллектуальным темперасредой не прошли бесследно. ментом (и с его, заметим, нема-

Йногда из-под пера Михайлова Олег Анатольевич Проскурин выходили довольно странные тексты. Это относится не только филолог, автор ряда работ по истопии русской литературы. к его журнальным статьям по во-

ся характерным примечанием: «В значительно меньшей степени это относится к русскому интерьеру той эпохи, в котором, видимо, надо всем берет верх естественность уюта, мягкая и плавная нерасчлелыми амбициями) этого было, ненность «моего» и общего... Вероконечно, мало. Ему требовалась ятно, играет тут свою роль нередсреда — та среда, которая могла ко и ограниченность богатства, бы оценить тонкость мысли его но. главное. «натуральность» его героев — и тонкость его мысли по происхождения — не от финансоповоду его героев, могла бы подвых махинаций и торговых сделок, питывать и поддерживать пламя а со своей земли. Отсюда спокойего ученого энтузиазма. Среды не ная уверенность (богатство оснохватало - и Михайлов предпривано на «простом товаре») вместо нял грандиозное в своей утопической дерзости начинание: он ма Запада». единолично! - попытался создать недостающий ему контекст. выступать с упреками культуре, выстроенной на крепостном хопопытался насадить в Советской зяйстве (а ведь еще М.О. Гершен-России культуру утонченного дузон, любивший и знавший истоховного «германизма» посредст вом переводов эпохальных памятников немецкой эстетической и философской мысли. То, что боясь показаться смешным, сказать: «На злачной почве крепостим сделано в этом направлении, почти невероятно. Казалось бы, такое предприятие по сидам разве цветом разрослась эта грешная жизнь...»). Но умиление скромчто мошному и многочисленному институту - вроде Института миным богатством, полученны с «со ровой литературы... Но Институт своей земли», выглядит не элее мировой литературы был занят другим, и Михайлов действительли комично?.. Тем более ч тор, на свою беду, обмол но сам и один перевел и проком-«простом товаре»... А в ментировал многие и многие тома (и какие тома!): Шефтсбери Евгений Онегин с его (кажется, единственный негерманиями о «простом прс гле Онегин — там и ег нец, переведенный им; но зато для германской культуры первостепенно важный), Гердера, Гегеля, Гете, Жан-Поля, Шеллинга, торый «понять его не

Адорно, Ауэрбаха, Хайдеггера...

Перевел, конечно, и своих любимых романтиков — Герреса, Баа-

дера... И еще снабдил изумитель-

чуть-чуть по недоразумению -

лимо, солержала в себе нечто бо-

поветрия... По ней и сейчас учат-

ся читать «большую литературу»

студенты сотен американских

университетов. A у нас? В конце

70-х «Мимесис» стал предметом

особого разбирательства в соот-

ветствующем отделе ЦК КПСС;

выпуск михайловского перевода

излательством «Прогресс» был

кой ошибкой» (свидетели и уча-

Казалось бы, официальные гоне-

ния должны были только подо-

греть читательский интерес.

Произошло ли это?.. Оказал ли

перевеленный Михайловым Ау-

эрбах какое-либо воздействие на

русских гуманитариев? Можно

смело отвечать: никакого! Пожа-

луй разве что в отлельных стра-

ницах самого Михайлова (напри-

мер, в его разборах Гриммельсга-

узена) можно найти отголоски ау-

эрбаховской манеры... Факт оста-

ется фактом: даже наиболее «от-

крытые», лаже наименее «немец-

кие» и в наибольшей степени «об-

щеевропейские» сочинения из

переведенных А.В. Михайловым

читателю 70-80-х, в общем, ока-

Опыт провалился. Создать не-

обходимый «контекст», создать

культурную среду, пропитанную

В. Михайлову не удалось. Что ос-

онченным германским лухом. А.

зались чужлы.

рализмом, структурализм

Какой уж тут воя земля»! В ными статьями и комментариями «простой товар» сочинения, переведенные другитворческом созн ии А.В. Мими, - Вакенродера, Зольгера, хайлова истори ская Россия Шлегеля, Шиллера. преобразилась в прекрасную ро-И что же? Трудно отделаться от ощущения, что эти капитальные мантическую утопию. Этот пример проясняет нам тома сразу же по выходе падали в природу странного союза утонкакую-то роковую пустоту. Нет, ченного интеллектуала с имлийконечно, их покупали (мы были и скими «патриотами», которым есостаемся самой-покупающей-книги-нацией-в-мире!). Но читали и были близки известные немеикие традиции, то совсем не те, ли ли? А если читали - то с какичто привлекали Михайлова. Он ми результатами? Не будем говопопросту воспринял своих коллег рить о письмах Гегеля: их на всей не как трезвый аналитик, а как планете прочитывают два-три девдохновенный художник. Он вообсятка человек на поколение. Но разил их романтиками-единомывозьмем, к примеру, «Мимесис» Эриха Ауэрбаха. Книга эта оказашленниками и настолько увлекся плодами своего воображения, что лась этапной для литературных штудий далеко не в одной только начал увлеченно прочерчивать фантастические узоры по наме-Германии. Она была с энтузиазченной «союзниками» канве... мом встречена в Америке, где ее автор нашел в конце концов пристанище и где сс — может быть,

Богатство творческой фантазии, художественная увлеченность и самозабвенность отразипись, бесспорно, и в сочинениях прочитали в контексте «новой Михайлова о немецкой культуре. критики»: как блистательный об-Конечно, здесь дистанция между разец «close reading». Однако нофантазиями и фактами не столь вая критика сменилась структуразительна, как в раздумьях о России... Но все же и эти сочинеконструктивизмом, замелькали ния замечательны в первую очередь отнюдь не своими академи- чтению отнюдь не препятствует «новый историзм», «диалогичесческими достоинствами. Более солидный академический аппатого именно как акалемическим постколониализм... А книга Ауработам им можно предъявлять эрбаха спокойно выдержала все всевозможные претензии эти пертурбации, потому что, ви-

Но подходить к наследию Михайлова с критериями, которые принято применять к обычным «научным» текстам, - занятие не самое разумное. Михайлов и в «науке» - прежде всего поэт и визионер, причем внутренне убежленный в том, что его субъективное видение — выражение чего-то объективно сущего. И вот здесь-то михайловская художническая и романтическая натура неожиданно предстает своей наиболее сильной наиболее блестяшей стороной. Михайловское «виление» ис кусства нередко захватывающе интересно — не потому, что оно «правильно» (такая оценка по сушеству неприложима к подобному типу рефлексии), а потому, что за ним чувствуется незаурядный артист, в котором яркий талант соелинился с хорошим (неменким!) эстетическим воспитанием. Вот характерный образчик ми-

хайловской «герменевтики». Разбирая один из романов Теодора Фонтане, Михайлов останавливается (в примечании!) на кусочке фразы (придаточное предложение!), где, между прочим, упомянут «портье Небелунг». Михайлов комментирует: «Конечно же, столь необычная фамилия — Небелунг навеяна ў ироничного Фонтане вагнеровскими Нибелунгами, но смысл подобной реминисиениии одновременно и в том, чтобы обратить на себя внимание, и в том, чтобы не бросаться в глаза. В первом случае она высвобождает юмор совершенно свободного ассоциативного ряда, ведушего прямо в сторону от текста романа, и взрыхляет поверхность текста, открывая за ней глубину и второе дно. Сюда писатель (так всегда и поступает Фонтане) может погрузить многое, что, подобно плану «цитат» и «полуцитат», создает как бы текущий параллельно повествовательный ряд» Весь этот анализ — по сути сво-

ей «художественный образ», причем образ не «реалистический», а «сюрреалистический», не поддающийся рациональному разложению и противящийся логическому объяснению - вернее, при таком объяснении обнаруживающий свою внутреннюю противоречивость... Что получится, если попытаться подвергнуть михайловский разбор-характеристику логической деконструкции? Реминисценция взрыхляет поверхность текста (пока ясно: «почвенная» метафора; текст — почва, ре- хотелось.

минисценция — плуг или, допустим, мотыга) и открывает за ним второе дно. (Стоп! Откуда взялось это второе дно? А что же было «первым»?) Разрыхляя поверхность и проникая на глубину, цитаты оформляются в «текущий параллельно повествовательный ряд». (Как возник этот «текущий ряд»? И как он может течь, если составлен из цитат и полуцитат того, чем «взрыхляется поверхность»? И если это второй ряд, то что было первым? Видимо, «поверхность текста». Но ведь она только что взрыхлялась и, следовательно, была твердой, а не жидкой, и течь заведомо не могла... Превращение почвы в водный поток происходит неожиданно и непредсказуемо - при том что «поверхность текста», превратившись в поток, одновременно — в пределах фразы — продолжает оставаться почвой... Рассказ о портье завершается следующим пассажем: «Дочитав до «Небелунга», читатель должен не столько нервно-поспешного эксгибиционизспоткнуться об этого неожиданного портье, сколько еще раз ощутить удовольствие от стиля, бес-В наше время как-то неловко конечно разнообразного на своем тесном, умело ограниченном про-

«составлять то, что можно на-

звать «моим бытием для других»,

быть элементом в нем». Соответ-

ствующее рассуждение снабжает-

«простой товар» — там

отдавал в залог». Вст

залогов — и «янтаг

Цареграда», и «фа-

на столе», и пре

спокойно-уверет

ампирного быт

/жде-

ец, ко-

и земли

г этих-то

а трубках

ксессуары

И читателю действительно нерию старой России уж никак не вольно передается это удовольстменьше А.В. Михайлова, мог, не вие - даже если он не читал из Фонтане ровным счетом ничего, кроме фразы, переведенной Миного труда пышно-махровым хайловым. То, что в системе логического дискурса (скажем, если бы соответствующий образ призван был служить иллюстрацией к умозрительному конструкту) выглядело бы абсурдом и бессмыслицей, в системе художестся о венного мышления получается выразительным и по-своему убежимнс дающим. Это небольшое, но такое выра-

зительное примечание — своеобразный микрокосм, заключающий в себе модель макрокосма, капля, отразившая сущность метода А.В. Михайлова. Так — или примерно так - он мыслит и пио русского шет и обо всем остальном, о вещах малых и больших. Характерно, что такие же метафоры мы найдем и в других михайловских сочинениях: образ «второго дна» будет одним из ключевых в работе о поэтике барокко. Мир Михайлова оказывается пронизан устойчивыми и повторяющимися образами-символами. Да и категории, диалектическое взаимодействие которых составляет главное содержание всех вообще раздумий Михайлова, - понятия «вещественное» и «духовное» представляют собой не что иное, как смелые и довольно рискованные метафоры.

> Михайлова могут читаться как художественное произведение, как гигантский необарочный роман о культуре (преимущественно геркак и полагается такому роману - героями: «вещественностью» «духовностью», барокко, романтизмом, художественным видением Гёте и пейзажем Каспара Давида Фридриха, проблемой характера в искусстве и детализацией действительности у Фонтане, и т.д. и т. п. И такому рат михайловских сочинений, как и их ученая монументальность Ведь для барочной романистики это обычное дело: как напоминает сам А. Михайлов, в романе Филиппа фон Цезена «комментарий выделен в особый раздел, который

Примечательный парадокс!

Сам А.В. Михайлов не любил «ху-

В сущности, все тексты А.В.

ложественности» и «литературности» в культуроведческих работах. этой нелюбви — необычайно резкая оценка «Осени Средневековья» Йохана Хейзинги («научный роман»; «эту книгу естественнее иенного всяких претензий «пейпербека», а не серьезно и последовательно комментируемого издания» ит д. ит. п.). В своих собственных тавал говорить о «науке», «методологии», «исторической поэтике» Но любовь к этим словам не отражение ли некоторой терни сделать решительный шаг на выбранном пути? Потому что «историческая поэтика», построенная на интуитивном проникновении в «дух национальной традиции» (а именно такой путь предлагается, например, в работе «Диалектика литературной эпохи»), — это, во всяком случае, не наука. И характерно, что разгромная статья Михайлова о Хейзинге заканчивается неожиданно амбивалентным отзывом об уче ных, готовых «к художественному и, следовательно, не вполне очевилному в своих основаниях набрасыванию для будущего новой картины мира». О ком это? О Хейзинге или о себе? И упрек это или похвала? Кажется, задумано было как упрек, реализовалось (полуосознанно?) как похвала. В Михайловских сочинениях

по-своему очень ярко выразились характерные особенности культуры последних десятилетий XX века - бегство гуманитариев от «научности», разочарование в рационализме, отказ от «формальной логики» во имя субъективистских и хуложнически-интуитивистских форм культурной рефлексии. В этом смысле Михайлов оказывается куда ближе деконструктивистам, чем немногочисленным наследникам традиний Geistesgeschichte. Что ж. сам торов, устами которых эпохе удавалось высказаться о себе. Даже если авторам этого не особенно