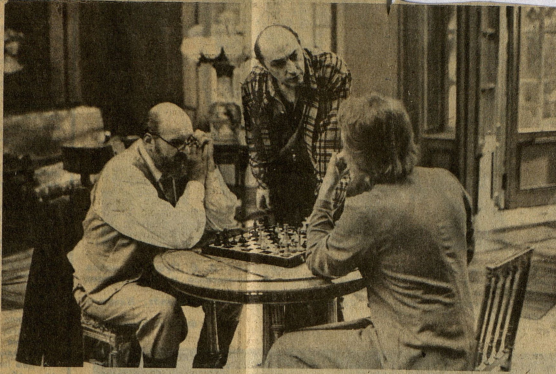
## ЗОНЫ ТЕАТРАЛЬНОГО ПОИСКА

Col. rupressipa - 1989 - 27abs

Михаил Козаков всегда знает, чего хочет. Поэтому работать с ним сравнительно легко: внимателен к людям, терпим к чужому мнению, фанатически трудолюбив. Тон повышает только в двух случаях—в начале и в конце съемки. В начале: «Тихо! Мотор», как призыв к вниманию, в конце благодарное: «Снято!» Сидя в монтажной и слушая свой собственный орущий голос на черновой фонограмме, Козаков иронически заметил: «Штрихи к портрету режиссера». Справедливости ради следует сказать, что причины для волнений весьма существенны. Недавно был снят и монтировался спектакль по пьесе «И свет во тьме светит» Л. Толстого, 160-летие которого мы отмечаем в этом году.



## михаил КОЗАКОВ: ИСТИНУ НАДО ВЫСТРАДАТЬ

- Скажите, почему именно эта пьеса и именно сегодня?

— Пьесу «И свет во тьме светит» знают специалисты и те читатели, которые любят именно Толстого и помнят все его творения. Толстой думал о пьесе в начале 80-х годов, но приступил к работе в 96-м году, то есть почти 100 лет назад. Продолжалась она до конца жизни писателя. В дневнике он пишет, что думал об отчаянии человека, увидавшего свет, вносящего этот свет в мрак жизни с надеждой, был уверен в освещении этого мрака, и вдруг мрак еще темнее. Ни одна из пьес великого старца не отражает в такой степени его личных переживаний, как эта. Он называл ее «Своей» драмой. Пьеса в чем-то биографична. Здесь семейные и общественные конфликты, размышления о боге, о вере, о перики о социальной несиграровликости. церкви, о социальной несправедливости. Главный герой Сарынцев старается сделать жену союзницей, происходит разлад, а затем — две попытки ухода из семьи.

Аналогия напрашивается сама собой. Тем не менее я никогда не решился бы поставить спектакль или снять фильм об уходе Льва Ни-колаевича Толстого. Тут у меня свои сообра-жения— я считаю. что гения сыграть нельзя. Но сыграть пьесу, которую он сам написал, где герой не Толстой, а скорее толстовец Сарынцев, — возможно.

Теперь о том, почему в наше бурное революционное время, время перестройки, привлек-ла меня эта пьеса. Должен предупредить: напрасно зритель, который привык к архисовременной, лобовой, даже публицистической трактовке классики, будет рассчитывать на то, что найдет прямые ответы на вопросы сегодняшнего дня. Я должен его разочаровать — таких ответов не будет.

Просто пьеса «И свет во тьме светит» (я задумал ставить ее еще полтора года назад) совпала с моими размышлениями о жизни и смерги, о религии и боге. По Толстому совесть есть бог, живущий внутри нас. Как жить по совести, как жить, если ты, существуя относительно благополучно, видишь неравенство вокруг, унижение личности, бедность...

В пьесе есть проблема некоммуникабельности, как мы бы теперь сказали, когда все пробиваются друг к другу, но не могут друг друга понять. слушают и не слышат. Не хотел бы пересказывать содержание, но надо знать, что пьеса Толстого не закончена, он ее оборвал. В конце герой обращается к богу, полный сомнений в его существовании и в том, как надо жить, — некая микеланджеловская незакончен-ность (мы-то знаем, как «повернулся» этот сюжет в самой жизни).

— Как вы думаете, когда Толстой писал пьесу, он предвидел такой конец?

 Скорее провидел, чем предвидел, гений всегда провидит. Вот эта постоянная аналогия с автором сразу поставила передо мной множество трудностей. Первый этап работы сделать из всех вариантов, всех черновиков пьесы сценарий. Потом выбор исполнителей. Мне чрезвычайно повезло, ибо существует замечательный артист Алексей Петренко. Другого Сарынцева я и представить себе не мог. Мы не делали портретного грима, но оба — и он, и я — учитывали, что какие-то черты характера, манеры, привычки Толстого должны перейти и к герою его пьесы. Роль жены Са-рынцева, Марьи Ивановны (не Софьи Андре-евны, а именно Марьи Ивановны), сыграла Ирина Купченко, актриса необычайно женственная и глубокая.

Кроме того, была и еще одна сложность — Толстой в этой пьесе не чужд проповедничеству. И это очень чувствовалось, особенно в образе Сарынцева. Возникала опасность дидактики.

- Но вы, по-моему, все, что можно было, убрали?

Да, я убирал длинноты, дидактичность и даже настырность, да простит мне Лев Ни-колаевич. Толстой дает, скажем, Марье Ивановне («Софье Андреевне») аргументы не менее веские, чем «самому себе» (Сарынцеву). Да и любому другому персонажу, даже придерживающемуся противоположных Толстому взглядов, дает право высказать свою точку зрения — гласность своего рода. Это и есть диалектичность мышления, которую он не скрывает, что необычайно манило в этой

Мне кажется, пьеса дождалась своего времени. Закономерно, что именно сегодня ее начали ставить — ни до, ни после революции (без цензурных поправок она вышла только в 1919 году) театры к ней не обращались. Да и представить себе, чтобы она игралась в 30-е, 40-е, 50-е и даже в 70-е годы, просто невозможно. В применении к Толстому как-то не хочется употреблять слово «острый», но там есть действительно чрезвычайно острые вещи, просматриваются жгучие проблемы духовночали ставить — ни до, ни после революции просматриваются жгучие проблемы духовности, бездуховности, место православной церкви в жизни современного общества.

— То, что оказались затронуты вопросы церкви, религии, веры,— это, конечно, не случайно?

— Не случайно. Здесь Толстой высказывает всем известные взгляды. Но посмотрите.

Работа над одним из выдающихся произведе-Работа над одним из выдающихся произведений — «Исповедь» — шла параллельно с пьесой. «Исповедь» — философское, религиозное и нравственное эссе. Пьеса продолжает исповедь Толстого в форме драматургической. И там, и там Толстой говорит о боге: есть начало мира, есть бог; был гений Христос, который произнес Нагорную проповедь — по нейто и надо жить. Но Толстой отрицал церковь, считая, что она не соединяет, а разъединяет то и надо жить. Но Толстой отрицал церковь, считая, что она не соединяет, а разъединяет людей. У него есть замечательная мысль о том, что если он скажет, что есть Бог, есть начало мира — с ним согласятся все (надо сделать оговорку, что неверующие не согласятся, но Толстой имел в виду людей верующих). А если скажет, что есть Бог Брама, еврейский Бог или Троица — такое божество нас разъединит. И в этом тоже современность пьесы. Что происходит — принадлежность к разным религиям дробит людей на группы, тогразным религиям дробит людей на группы, тогда как Толстой призывал всех объединиться в едином боге. Он выступал против церкви, так едином боге. Он выступал против церкви, так так считал, что она поощряет все, что учреждено государством и способствует угнетению личности. Толстой мечтал не о формальном, а об абсолютном равенстве. Поэтому его идеи, как нисал Ленин, готовили революцию, хотя сам Толстой революции бы не принял, ибо был против всяческого насилия. Об этом не надо забывать.

– На ваш взгляд, у Толстого Христос кечто божественное, а человеческое?

— Человеческое. А точнее — Великая идея. Толстой отрицал божественность происхождения Христа, высмеивал идею непорочного за-чатия, триединство, таинство. Он прошел боль-шой путь, прежде чем начал так думать. Кратко в одной из своих записей он сказал, что начал с того, что полюбил свою православную веру более своего спокойствия (вдумайтесь — спокойствия!), потом полюбил христианство более своей церкви, теперь истину более всего на свете (истину!), и до сих пор истина совпадает для него с христианством (не с православной цер-ковью, а с Христианством как с идеей), как он его понимает. Последнее добавление весьма существенно. Отсюда и возникло «Евангелие от Толстого», за это он и был отлучен от церкви. Недавно в Доме кинематографиста встрече с представителями Московской патриархии из зала был задан вопрос, почему бы духовенству сейчас не вернуть Толстого в лоно церкви. Ведь была совершена ошибка — отлучение, анафема. На что один из идеологов православия довольно умно сказал: «А вы уверены, что сам Лев Николаевич хотел бы, чтобы его вернули?» По-моему, это правильно.

То есть для Толстого Христос — символ веры, пошедшей на муки во имя идеи, во имя

— Конечно, по Толстому, истину надо выстрадать.

Насколько же это важно в наше время.

- Если бога нет - то все дозволено. писал уже другой классик — Достоевский. Бог по Толстому — это совесть, это нравствен-ность. Он мечтал о блаженстве на земле, но не в материальном смысле этого слова, а в духовном, мечтал о гармонии.

Я уверен, что весь комплекс этих мыслей, цей, проблем очень важен и нужен людям, любящим подумать, поразмышлять, а не просто посмотреть накое-то развлекательное зрелище. Надеюсь, что спектакль найдет своего зрителя. Мой опыт чтения стихов и всяческий другой дает основание считать, что в любом, самом отдаленном городке есть несколько человек, которых наша работа заинтересует

Скажите, чем вас так привлекает телетеатр? Чем он отличается, скажем, от телекино?

— Тут надо разобраться. Телекино еще не «большой кинематограф», но это тоже выход на натуру, в реальный интерьер. Но, к примеру, нельзя, с моей точки зрения, на при-роде разговаривать стихами. Поэзия входит в противоречие с окружающим живым миром. И когда я ставлю «Фауста» или «Маскарад», то ставлю их как телеспектакли. Этот жанр более условен, нежели безусловный кинематограф — большой или для голубого экрана.

— Но пьеса Толстого написана в прозе, почему не снять телефильм или просто фильм?

— Можно. Однако вылетит три четверти диалогов. А что такое эта пьеса без диалогов?! На киноэкране невозможны длинные статичные планы, сцены с монологами, вязь диалогов — все это характерно для телетеатра. Иначе надо искать киносредства для выражения тех же мыслей. Стало быть, пьеса и служит всего лишь отправной точкой для фильма.

Иногда я спрашиваю себя— из этого можно сделать фильм? Можно. Но, пожалуй, выгоднее сделать телеспектакль. Художественно выгоднее, потому что я сохраню пьесу, стилистику автора в большей степени, нежели в кино. Нежели, чем в гелефильме, где требуется большая действенность, где видеоряд иногда важнее, чем слово. А в телетеатре сло-во стоит на первом месте. Хотя и изображение, конечно, тоже важно, но оно все же вависит от слова.

— В прессе время от времени мелькают слова о трудностях телетеатра. В чем они?

Сейчас телетеатр переживает кризис. — Сейчас телетеатр переживает кризис. Почему? Проведу некоторые параллели с кинематографом. В «большом кино» условия работы гораздо легче. Примеры? Прежде всего ежедневная выработка. Для телевизионного театра установлен норматив — снимать в смену 8 минут полезного метража. В кино это 300 метров, а норма выработки там 75 полезных метров. Значит, за одну телесмену, за 4 часа, надо снять столько же, сколько на «Мосфильме» за 3 дня. Телевизионные нормативы остались в неизменном виде со времен «Мосфильме» за 3 дня. Телевизионные нормативы остались в неизменном виде со времен живого эфира, когда снимали тремя камерами одновременно. Монтаж был «грязный»: режиссер монтировал на ходу, визуальные требования к режиссеру и оператору были ниже. Теперь снимаешь одной камерой, оператор тщательно ищет свет, художник доводит декорацию и т. д. Одно дело, если это моноспектакль, скажем, «Тамбовская казначейша» — меня ночью разбуди, я с любого места прочту. Другое дело, когда режиссер должен прочту. Другое дело, когда режиссер должен развести мизансцену в кадре для 15 человек. В отличие от кино, в котором имеет место перезапись, здесь надо добиться точной инто-

Пойдем дальше: людей не хватает. Оператор Пугачев помогает таскать декорации, художник Лыков — главный художник литдрахудожник Лыков — главный художник литдрамы — тоже таскает декорации, переставляет стенки, стучит молотком и еще отвечает за реквизит. Художник по костюмам М. Савицкая своими руками вместе с помощниками шьет костюмы (я говорю о своей группе по Толстому, но так происходит каждый раз). У меня есть телережиссер, который сидит на кнопках, но нет ни одного помощника — не положен на ТВ помреж. Я не занимаюсь чистой режиссурой — созваниваюсь с артистами, вызываю их на площалку из гримерной, бегаю стои режиссурои — созваниваюсь с артистами, вызываю их на площадку из гримерной, бегаю по производственным делам, опять же помогаю таскать декорации. А что актеры? Они получают гораздо меньше, чем в кино. Выработка огромная, а смета маленькая, заниженная. Но не только в этом дело. Производственная база на ТВ очень плохая. Декорации делаются не вовремя и нетщательно. Все это тянет за собой нарушение графика. Актеры, договорившись в теагре, освобождают время для съемок, а декораций нет (для Толстого их задержали на два месяца), а у них в это вре-

мя уже другие планы. Как я говорил, телевизионная смена— 4 часа, и за это время мы должны не только снять эпизод, но и срепетировать его на площадке. Мы увеличиваем смену, идем на пере-расход, в результате чего актеры работают больше, что на гонораре никак не отражается. Но актеры ответственны за роль и, несмотря ни на что, работают. А мне стыдно смот-реть им в глаза, стыдно смотреть в глаза всем моим товарищам, потому что все держится на голом энтузиазме. Если мне что-то и удалось сделать на ТВ, то только благодаря тому, что меня окружали изумительные люди.

— Но ведь на одном энтузназме далеко не **уелешь?** 

 Совершенно верно. Уходят с ТВ операторы
Б. Лазарев, Б. Ефимов и другие. Уходят художники. Парадокс заключается в том, что на ТВ их не очень ценят. Например, А. Пугачеву (сколько он работал и с Фоменко, и со мной) только недавно присвоили высшую категорию, сделали оператором-постановщиком. Смешно! Мы-то, профессионалы, знаем, кто чего стоит. По меньшей мере странно так нерасчетливо относиться к людям.

С режиссерами происходит то же самое. Из стариков держусь, по-моему, пока я один.

- Значит, существует опасность, что телетеатр будет задушен экономически?

- Это главная опасность. Это обидно именно сейчас, когда жить творчески стало интереснее, свободнее. Но заметьте — успешнее всего развиваются передачи прямого эфира, которые не требуют особых затрат. А когда речь идет о художественном телевидении — все упирается в деньги. Заместитель председателя Гостелерадио СССР В. Попов писал, что на ТВ будут развивать телетеатр. Но как? Для этого нужна база: не хватает аппаратных, и даже в самых лучших стоит устаревшая американская аппаратура. Не хватает пленки, а та, что есть, осыпается. Бывает так, что пос-ле окончания монтажа тебе хочется что-то в середине сократить или, наоборот, удлинить. Но это невозможно — аппаратные уже заняты. Поэтому за минимальное количество времени я должен смонтировать в «яблочко», попасть в десятку. Работа в таких напряженнейших условиях — сидишь в аппаратной 12 часов подряд — дико изматывает, а ответственность перед зрителем, перед обществом та же, что и в большом кино. Никто никаких скидок не делает. Зритель не обязан знать про все, о чем я здесь рассказываю. И критик об этом не знает. Он говорит: плохо! — и все дела.

— Какой же выход?

— Выход в том, что надо пересматривать статус телетеатра — увеличивать смету, укреплять производственную базу и так далее. Я и не один я — говорю общеизвестные вещи, но на деле ничего не меняется.

Но я страстный проповедник телетеатра, и потому «охота пуще неволи». Захочется поставить, скажем, «Ифигению в Авлиде» или «Идеального мужа», и я снова приду сюда. И опять начну все сначала, как бы все забыв. Но уже сейчас я говорю себе: не забывай, лучше этого не делаты А это ужасно, потому что — повторяю — я энтузиаст телетеатра и считаю, что в телетеатре можно делать удивительные вещи.

> Беседу вела Н. ГАЛАДЖЕВА.

Момент репетиции. Фото В. Титова.