Survival Work

Se Se

Михаил ХОДАНОВ



ОВРЕМЕННАЯ эстрада под эгидой рока деятельно осуществляет процесс дехристианизации и нравственного опрощения русского юношества, напрочь отучая его думать о Боге и об Отечестве. Глядя на скачущий по всей стране легион молодых и дьявольски бесстыжих эстрадных «девочек» и «полумужчин-полуженщин», все больше и больше уподобляющихся участникам древних оргиальных мистерий, еще раз приходишь к выводу, что именно через развращение нравов на наших глазах происходит эффективнейшее отторжение целого поколения молодых людей от Православия с его нормами чистоты, целомудрия, святости и здравым чувством гражданской ответственности.

Игорь Тальков, работавший в удушающей атмосфере эстрадного окружения, по настроению души был человеком тонким, лирическим, с открытой душой и любовью к миру и людям. Конечно, в юности он, как и большинетво из нас, пропустил, должно быть, через себя мощный заряд советской и зарубежной фантастической литературы — С.Лема, братьев А. и Б.Стругацких и т.д. (отнюдь не безобидной, как это может показаться на первый взгляд: мир фантастики и «доброго вымысла» готовил сознание подрастающих поколений к принятию альтернативы, замены Христа — в виде идей о существовании иных космических цивилизаций, убеждений, что Земля есть некий маргинальный галактический загон, где жизнюдей зашла в полный тупик и где все ждут не дождутся спасителей то в виде инопланетного Разума, то какого-нибудь «ультра-Киборга» или НЛО) — и хаотический поток разного рода псевдодуховных обрывков оккультных концепций, где фигурировали и Космос, и астрал, и внеземные цивилизации, и Космический Разум, и Сверхпространственные тоннели, и пробитые силами зла инфернобарьеры, и психополя.

однако вся эта терминология со временем, по мере духовного роста поэта, постепенно исчезала (да и была-то она скорее всего внешней, наносной — вспомните себя в молодости), освобождая место для принятия Христа. Идеалом Талькова стал не сверхчеловек, не уберменш, к культу которого так стремится сейчас весь современный и «крутой» мир молодежи, подхлестываемый фантастами, ницшеанцами, неофашистами, язычниками всех мастей, фанатами спорта, извращенцами, модельерами, материалистами и когортой сторонников грядущего Антихриста, — а именно Господь Иисус Христос. Об этом поэт неоднократно открыто и говорил, и писал.

Да, по настроению своей души и сердца Игорь был близок к Православию (вся семантика его зрелых песен была построена на христианских нравственных принципах), хотя и сказал как-то в интервью, что в Бога верит, но в церковь не ходит, так как Бог — у него в душе. Нет сомнения, что эти слова были в основном наносные, полученные им от своего культурного окружения и собственного практического неведения. Родные свидетельствуют, что на своих выездных гастролях он приходил в тот или иной местный храм. А крещен он был еще в детстве. Другое дело, что он не имел, по стечению обстоятельств и в силу суеты, никакого духовника от священнослужителей Церкви.

Кстати, рискованная формула «бог в душе» уже давно стала достоянием культурно-эстрадной космополитической элиты. Путано исповедуя ее на словах при разных обстоятельствах, она, элита, конечно, ни в какого Бога не верует и над Ним откровенно смеется. Просто ею найдена, как ей безумно мнится, удачная формулировка, позволяющая с полной безответственностью относиться к религии и Богу, жить как хочешь и не отказывать себе при этом ни в каких страстях и греховных уловольствиях.

Не исключено, однако, что в сферу знакомств Игоря Талькова входили когда-то и экстрасенсы, тайные и явные, — они ведь чрезвычайно любят паразитировать на известных людях, афишируя через них себя, свои «ауры», «энергии» и получая немалую прибыль от наработанной таким образом известности. Например, одна из знаменитых экстрасенсов была на его похоронах... и даже называла его «братом». Такие люди могли вполне оказать определенное идеологическое влияние на поэта, спекулируя на его богословской неосведомленности и

Продолжение. Начало в № 26.

активно-эмоциональном неприятии социального и инфернального зла.

Отсюда, скорее всего, и появился вышеупомянутый оккультно-терминологический досадный налет в авторском предисловии Талькова к книге «Монолог» и в некоторых его стихах. Правда, нельзя забывать, что текст «Монолога» вышел уже после убийства поэта и, возможно, испытал на себе корректирующее влияние редактора, его симпатий и антипатий. Такое вообщето случается достаточно часто.

Игорь Тальков рос, как и все мы, его современники, поколение семидесятых, в душной обстановке бытового социализма с Павликами Морозовыми, мумифициро-

ном заброшенном храме Усекновения главы Иоанна Предтечи (смерть Игоря пришлась на 6 октября — праздник Зачатия Святого Пророка. — М.Х.) и принес с трудом домой, сгибаясь под его тяжестью, чтобы спасти святыню от дальнейшего осквернения и когда-нибудь в будущем вернуть ее восстановленному храму] развивались в борьбе с греховными искушениями, которые всегда многократно. усиливаются в жизни тех, кто стремится жить не по лжи.

Игорь Тальков также создал цикл лирических стихов. И хотя там имеет место определенная доля вышеозначенного пристрастия («Она танцует в Сан-Франциско, я пою в Москве», «Моя любовь», «Память»),

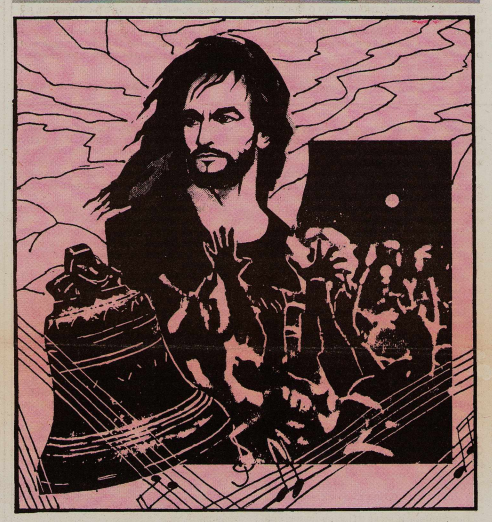
детстве был примерный мальчик»), против советской рутины и обезлички, Игорь Тальков свое искреннее гражданское возмущение и духовное неприятие происходившего соединяет с выражением симпатии к Церкви, но делает это опять-таки, как и в случае с Президентом, в несколько наивной форме — сочетая несочетаемое: *Церковь и рок.* «Но как же всем им плохо стало,/А завуч просто занемог,/ Когда я в руки взял гитару/ И начал шпарить в стиле «рок»!/ Читать неправильные книги/Я сталтайком по вечерам,/ На дискотеке лихо прыгать/ И посещать на Пасху храм!»

Да, часто молодежь поступала вжизни именно так — в знак протеста, — но, думается, не по глубоким идейным соображениям, а просто потому, что раньше этого делать было «нельзя».

## NE LOIGE KVITAETA... Aum. Poccya-1998.—3wan 9.— c. 4

Феномен Игоря Талькова

КУМИРЫ



ванным Ильичом, Аркадиями Гайдарами, пятилетками, афганской войной, противостоянием двух идеологических систем. На коммуналки, хрущевская «оттепель» с кукурузой и «пять — в четыре», «выполнимперевыполним» с встречными планами и «Архипелаг ГУЛАГ» А.И. Солженицына, феномен В.Высоцкого и литература андеграунда, которую, прозрев, мы называем сегодня упадочной, весьма лживой и пошлой, — а тогда она казалась нам великим даром, гласом свыше, равно как и передачи Би-би-си, «Немецкой волны» из Кельна, «Свободы». А как же иначе — ведь они, эти радиоголоса, смело выступали издалека против ненавистного нам богоборческого коммунизма, ратовали за узников совести. А оказывается, там был кондовый политический расчет: через коммунизм дискредитировать огульно все прошлое страны — ее Царя, Монархию, Церковь и народ. Как показывает время, не коммунизм им не нравился, а Россия как таковая.

В отличие от большинства молодых людей своего времени Игорь достаточно рано проявил организованный и целенаправленный интерес к подлинной истории России, к ее трагическому прошлому и беззаконной эре большевизма. («Листая старую тетрадь/ Расстрелянного генерала,/ Я тщетно силился понять,/ Как ты смогла себя отдать/ На растерзание вандалам—Россия!..») Эта песня произвела переворот в сознании у многих соотечественников.

Он серьезно занимался самообразованием, читал историческую литературу. Его тонкий лиризм, характерный для души любого настоящего поэта, стал неизменно сочетаться с социальной болью и гневом по поводу всего происходящего в Стране Советов. На его сердце легли первые непроходящие душевные раны.

Духовность Талькова, его становящееся христианское начало [здесь характерен неслучайный — в жизни ведь ничего не бывает случайно — эпизод с крестом, который поэт нашел однажды в подмосковторый становать подмосковторых поэт нашел однажды в поэт нашел нашел однажды в поэт нашел наше

но все же в этих произведениях преобладают грустные и покаянные мотивы («Милая») и подспудно звучит мысль о том, что на чужом горе никогда не построить личного счастья («Ты опоздала»).

Вообще в лирике Талькова рассеяна осенним, ночным Млечным Путем тихая грусть, которая в миру сродни вечному стремлению к чистой высокой любви, не знающей ни предательств, ни обмана («У твоего окна...», «Странница в ночи»). Поэты — и это весьма характерный для них пласт бытия — создают в воображении и строчках такой идеал любви и дружбы, который навсегда остается недосягаемым и для них самих, и для их поэтического окружения, — и оттого творческий человек всегда страдает и не находит себе места: все не так и все — не те («Туманные дали», «Чудак»).

И никак не хочет такой поэт сделать решительный и волевой личный вывод, что только в религии находят разрешение все вековечные вопросы, безжалостно лишающие нас на земле покоя, — в том числе и проблема высокой и нетленной любви.

В случае с Тальковым, напротив, искренне радует его отношение к жене: «Рядом со мной — женщина, которая роднее и ближе мне всех когда-либо окружавших и окружающих меня. Она не похожа ни на одну из при думанных мною, но она достойна большой и настоящей любви. Порой мне кажется: то, что я искал за горизонтом, всегда было рядом, только я этого не замечал. Успокаиваюсь одним: наших отношений никогда не касался обман (выделено мной. — М.Х.).

сался обман (выделено мной. — М.Х.). Вот, кстати, и ответ на инсинуации борзописцев, которые после смерти Талькова стали цинично измышлять ложь в СМИ о его так называемых «связях» с одной из эстрадных певиц. Для честного и непредвзятого читателя доказательств здесь больше не требуется — откровенное слово поэта достойно доверия.

Протестуя против «совков» и безбожного социализма («КПСС» «Кремлевская стена», «Стоп! Думаю себе», «Дед Егор», «Товарищ Ленин, а как у Вас дела в аду?», «Я в Однако рок и храм — явления несовместимые. Деструктивная музыка рока имеет в своей глубине явные оккультно-шаманские проявления мрачного люциферианского содержания — от групп «Rolling Stones», «Blakc Sabbath», «AC/DC» до «Led Zeppelin», «Venom», «Black Metal», «Slayer» и множества их современных интернациональных групп-близнецов, в том числе и подражательных российских.

Рок, вне зависимости от своих направлений, будь он так называемый «мягкий» (Soft Rock) или «тяжелый» (Hard Rock и Heavy Metal), — это всегда одна и та же по содержанию, хотя и многоуровневая по форме, ритмическая музыка для тела и низменного сексуального возбуждения с заданностью на оргии, бисексуальность и гомосексуализм. Воздействуя через ритм на моторику (двигательные процессы) и настроение людей, она (через аппаратуру, усиливающую звук до уровня, покрывающего рев взлетающего сверхзвукового истребителя) вырабатывает в них коллективный гнев и агрессивность, спонтанно выливающиеся в насилие.

Наркотики, в свою очередь, дают фанатам рока «расширенное сознание» и «способность получать удовольствие от тела в максимальной степени».

Кстати, любимые многими (в том числе и некоторыми российскими христианами, особенно в возрасте 30 — 40 лет) ливер-пульские рок-интерпретаторы из группы «Beatles» объективно влючали в свои произведения почти все вышеперечисленные слагаемые. Поэтому нашим доморощеным и неискушенным битломанам не следует (хотя бы уже сейчас, в преполовении лет) «отключаться» на волне сладостных мелодий и чувственных ритмов какого-нибудь «Imagine» («Представь себе, что Раянет,/ Станет намного легче, если ты это выяснишь.../ Не существует никакой религии...») или психоделического (то есть включающего в себя наркотические образы) диска «Sgt. Реррег», а мало-мальски поинтересоваться содержанием прослушиваемых песен.

Но вернемся к упомянутой выше песне Игоря Талькова. Тот, кто «лихо прыгает на дискотеке» — на одной из самых криминогенных и болевых точек общества, где молодежь стадным образом «оттягивается», бередя в себе «подавленные половые инстинкты», — а потом берет и запросто «посещает крам», рискует просто разорваться изнутри на части от эффекта соединения антагонизмов. Или же, по меньшей мере, создаст из Христа хиппующий (а то и панкующий) персонаж типа героя рокоперы «Jesus Christ Superstar», который говорит крамольные с точки зрения Евангелия вещи, бунтует против Бога Отца и при всем при том по своей беспомощности превосходит даже булгаковского Иешуа Га-Ноцри из «Мастера и Маргариты».

Обо всех этих так называемых «тонкостях» (а духовный мир — это сплошные тонкости: чуть ошибся — и уже под ногами что-то с треском рвется и проваливается — и ты вверх тормашками летишь в пропасть) Тальков, может быть, и не знал. Ему, как профессионалу эстрады, рок был вполне привычен, делаясь похожим на хлеб и воздух, — ибо через него он самовыражался и зарабатывал на жизнь.

Однако выбранный им жанр эстрады, где неминуемо довлеет стиль рок и разрушительная для христианской нравственности (а значит, и для правильного осмысления вещей) идеология, всем своим темным существом не принимал и отторгал творчество поэта, призывавшего к Богу, добру и свету, стремившегося к созданию высоконравственной жизни на Родине и единению людей на идеях дореволюционной России. Для многих песен Талькова законы эстрады и ее общее гоморро-содомитское направление были также неприемлемы, как монархии — космополитизм, святости — грех, вере — безбожие и девственности — порок.

(Окончание следует) Коллаж Е. РОГОВА

«ЛИТЕРАТУРНАЯ РОССИЯ». 03.07.98. №27 (1847)