Forons 4.93



ЗА СТРОКОЙ УЧЕБНИКА

## Гогопь и Оптина ТУСТЫНЬ «Мертвых душ»

Десятилетиями школьные и вузовские учебники литературы приучали нас к представлению о Гоголе как о писателе-обличителе социальных язв крепостнической нидействительности. Хотя для этого определения можно подыскать некоторые обоснования, все же, думаю, самого Гоголя оно бы несказанно удивило. Ведь в писательских его мыслях, как признается он в «Авторской исповеди», -- ему «чем далее, тем яснее представлялся идеал прекрасного человека, тот благостный образ, каким должен быть на земле человек...».

Но опыт убедил Гоголя в том, что люди неохотно внимают проповедям и призывам к благородству. Слишком захвачены они житейской суетой, путы мелких забот связали и обескрылили их души, приковали все внимание к пошлой стороне жизни.

Прежде чем создавать идеалыный образ прекрасного человека, Гоголь написал сначала комедию «Ревизор», а затем первый том «Мертвых душ» - произведения, которые действительно потрясли Россию, но, увы, совсем иначе, чем предвидел их созда-

Писатель надеялся, что зритель, наблюдающий за приключениями Хлестакова и нравами города, в котором тот очутился волею судеб, не просто посмеется, но и задумается, хотя бы и потом, над простой и очевидной мыслью: сколько ни ловчи и ни хлопочи, а настанет миг, когда явится Неумолимый и Грозный Ревизор - Смерть, которая выше всесильных вельмож и нарей и приход которой вызывает немую сцену, когда уже невозможно что-

либо изменить.
ПО ЗАМЫСЛУ ПИСАТЕ-ЛЯ поэма «Мертвые души» должна была состоять из трех томов. Первый том-это действительно царство мертвых душ — чичиковых и собакевичей — с их пошлой и бездуховной жизнью. Во втором томе под влиянием встречи с положительным героем лолжен был возродить ся к новой жизни Чичиков. В третьем томе предполагалось показать возродившихся, обретших человеческое благородство героев первого тома, не исключая и Плюшкина-эту «прореху на чело-

...Глубоко огорченный тем, что читающая публика не понимает сокровенного смысла его художественных творений, Гоголь решается выступить перед ней с открытым публицистическим произведением. Этому его решению способствовала усилившаяся тревога по поводу резкого обострения социальных противоречий в стране, грозивших разрешиться варывом, по его мнению, гибельным для ее судеб, но очень нужным внешним врагам Отечества. Очень уж им «хотелось заварить в России какую-нибудь кащу и сумятицу, среди которой можно было бы и самим сыграть какую-нибудь роль».

Так появились на свет печально знаменитые «Выбранные места из переписки с

Кажется, еще не выходило до того в России другой книги, которая произвела бы такой шум и вызвала такую бурю возмущения, как «Переписка». Когда я учился в уездной школе, а было это чуть ли не полвека назад, нам объясняли, что Гоголь был умным человеком и великим писателем, когда создавал «Ревизора» и «Мертвые души», но потом сошел с ума и написал «Выбранные места». Знаю, что и по сей день такой взгляд бытует и еще прививается кое-где не только школьникам, но и будущим учителям. Хотя эта ложная точка зрения не раз была опровергнута, считаю необходимым подчеркнуть: наветы на Гоголя совершенно неосновательны, а «Переписка» — великое произведение отечественной литературы, раскрывшее талант писателя с новой, до того неведомой

миру стороны. Разбор этого произведения не входит в мою заботу, но отмечу, что в нем содержатся мудрые советы, как будто специально адресованные нашим дням. Приведу только одну выдержку: «Односторонние люди и при том фанатики — язва для общества; беда той земле и государству, где в руках таких людей очутится какая-либо власть...».

Итак, повторяю, «Переписка» вызвала возмущение большей части тогдашней образованной России. Самым концентрированным его выражением стало внаменитое «Письмо к Гоголю» Белинского, известное всем нам со школьных лет.

Гораздо меньше известно ответное письмо Гоголя. И об этом нельзя не пожалеть, потому что два эти письма -лучшие полемические произведения в истории русской литературы. С незапамятных времен ведут между собой спор два направления. Одно утверждает: «Жизнь общества ненормальна, и потому большинство его членов порочны: измените к лучшему общественный строй - и люди станут совершенными». Второе направление резонно возражает: «Но если люди скверны, как же смогут они установить новый, более со-

вершенный строй?» Сопоставление двух писем произведено И. Золотусским его книге «Гоголь» (М., 1979). И я не буду его воспроизводить. Скажу только, что Белинский утверждал, будто русский народ настроен атеистически, да и вообще-Христос первым провозгласил учение о свободе, равенстве и братстве, а церковь исказила это учение. «Что тут говорить, -- отвечал ему Гоголь, -копла так красноречиво говорят тысячи церквей и монастырей, покрывающих русскую землю. Они строятся не дарами богатых, но бедными лептами неимущих...»

Белинский утверждал, что выступает от имени народа. Гоголь в этом усомнился. Но не сомневался в том, что у него у самого на то больше прав. К тому же, полагал Гоголь, его оппонент недостаточно образован, не знает «истории человечества в источниках», воспитан не на трудах глубочайших энатоков человеческой души, а на поверхностных переводных брошюрах социалистов-утопистов. Он советовал Белинскому оставить занятия журналистикой, иссущающей ум и сердце, посвятить оставшуюся жизнь служению прекрасному, заняться самообразованием, а тогда они смогут обмениваться мнениями

уже на равных. Когда письмо было уже набросано. Гоголь подумал, как убийственно оно должно будет подействовать на больного, по сути уже умирающего Велинского. Поэтому он свое письмо порвал (но не выбросил!), а Белинскому послал коротенькую примирительную записку.

Полемика полемикой, а надо дело делать. У Гоголя же второй том не подвигался. Он писал и жег, снова писал, и онова сжигал. Не выходило у него задуманное, как он все больше убеждался, из-за того, что неясен был образ попожительного героя.

Может показаться странным, что Гоголь не мог создать такой образ, используя впечатления от замечательнейших людей своего времени, с которыми он был дружен или близко знаком. Среди них были солнечный Пушкин и ангельски добрый Жуковский, глубокий мыслитель Чаадаев и кроткий Плетнев, эрудит Шевырев и остроумец Вяземский. Гоголю нужен был герой, сочетающий мудрость и человеколюбие, воплощающий гармонию ума и сердца... Вот почему он столь внимательно отнесся к пожеланию одного из близких московских знакомых:

Пустынь! ЕСЛИ СПРОСИТЬ совре экскурсовода, чем же знаменита Оптина Пустынь, он ответит: - Тем, что в ней в самые

лай Васильевич, в Оптину

Съездили бы вы, Нико-

трудные моменты жизни и Достоевский, Лев Толстой... И победоносно взглянет на вас, считая, что сполна ответил на вопрос, тогда как в действительности еще и не

подошел к ответу В самом деле, в России до семнадцатого года было более тысячи монастырей, а эти гении русской культуры ехали именно в Оптину. Поче-

Первоначальная цель монашества заключалась в воспитании совершенного человека (в средневековом понимании этого термина). Те, кто стремился к духовно-нравственному самосовершенствованию, оказались чужеродным элементом в суете «мира сего», и у них возникало желание уйти от него. Так появились первые монастыри-обители отшельников от мира.

Наука о самоусовершенствовании человека, которую наши предки почитали как науку наук и художества художеств, то есть как высшее из всех знаний, доступных людям, исходила из того положения, что человек был создан совершенным, по образу и подобию божию. Но грехопадения Адама и Евы свое богоподобие утратил, став жертвой различных пороков и слабостей. А все человеческие пороки и слабости были расположены в определенной последовательности, образовав как бы ступени некоей «лествицы», ведущей к совершенству. Недаром монах Иоанн, написавший книгу «Лествица», вошел в историю под именем Иоанна Лествичника.

В книгах типа «Лествицы» можно встретить такие глубины постижения человеческой души, каких не достигали и величайшие писатели

Но иметь хорошие книги, учебники по самоусовершенствованию, мало. Ведь люди очень разные, различны их физические и духовные силы, способности к восприятию учения... Вот почему в дополнение к книгам-учебникам практика монашества выработала еще систему духовного руководства начинающими со стороны опытных воспитателей — старцев.

начале царствования Александра I проповедь православия в России была, можно сказать, запрещена, поскольку воспитанный в либеральном духе царь считал все религии равноправными. Вот в это-то время и произошло возрождение старчества. Связано оно было с именем российского монаха Паисия

Величковского. Паисий побывал во многих российских монастырях, но не нашел там того, что искал (поначалу, пожалуй, он и сам не смог бы ясно выразить, чего ищет). Наконец, он попал в русский монастырь на Афонской горе, где несколько лет провел в строгом подвижничестве. Там он узнал, что в одном из греческих афонских монастырей хранятся древние рукописные книги, по преданию, о путях самоусовершенствования...

И вот из обители Паисия потянулись монахи в Россию, держа в котомках драгоцен ные рукописи с переводами трудов византийских мыслитворчества, бывали Гоголь, телей. Кроме книжной мудрости, ученики Паисия воспринимали живое слово своего учителя, дух жизни обители, прекрасно воссозданный в романе Иона Друцэ «Белая

Постепенно старца Паисия появились свои ученики, а у тех-свои. Строго в соответствии с духом трудов, переведенных Паисием, жили отшельниками в рославльских лесах братья Путиловы. За ними-то решил послать епископ Калужский и Боровский Филарет, чтобы просить их возродить к новой жизни пришелший в упалок древний монастырь Оптину Пустынь.

ВПЕРВЫЕ Гоголь посетил Оптину летом 1850 года, когда ехал на Украину. Писателя встретили с почетом, поселили не в монастырской гостинице, как иных гостей. а в скиту, в большом доме. сохранившемся до сих пор и именуемом «домом Тоголя».

Мне довелось дважды останавливаться в этом огромном, по нашим меркам, двухэтажном особняке. С наступлением темноты в бывшем сюиту устанавливается такая тишина, какую трудно и вообразить. Лишь изредка ухнет в ночи филин да прошелестит по железной крыше горсть желудей, сорванных ветром. 140 лет назад ночью в скиту было, думаю, еще тише.

Гоголь, по-видимому, еще не вполне оправился от того потрясения, какое испытал, получая одно за другим ругательные письма. Обескураживало прежде всего то, что его просто ругали, но никто не пытался разобрать книгу объективно, отметить сильные и слабые стороны «Переписки». Ну, а уж в Оптиной-то, думал он, вряд ли кто

о ней и слышал. Тем удивительнее оказалась его первая встреча со старцем Макарием

— А. Николай евич! - проговорил Макарий, когда Гоголь подошел к нему за благословением. - Как же, как же. Наслышаны. Читали вашу книжечку. Да вот, у меня на нее и маленькая рецензия написана.

Оценка «Переписки» была достаточно строгой, но тон рецензии - сочувственный. Макарий соглашался с одними положениями и не соглашался с другими, проявляя интерес к внутреннему миру

Но дальше Гоголя ждал еще больший сюрприз.

Много лет назад я, читая пьесу К. Паустовского «Наш современник (Пушкин)», обнаружил там сцену: поэт, заблудившись в лесу, нечаянно вышел в расположение артиллерийской части, а офицер, командовавший батареей, приказал дать в честь него салют. Помню, тогда мне эта сцена показалась большой натяжкой. Но, оказывается, случай такой действительно был: офицер, устроивший салют в честь Пушкина, впоследствии стал монахом и жил в оптином скиту. Он, сохранивший пламенную любовь к русской лиературе, с восторгом принял Гоголя, часто с ним беседовал и горячо уговаривал его продолжить служение родине художественным словом.

наолюдая жизнью оптинцев и неустанным трудом старца, отдающего всего себя ближним. все более и более приходил к убеждению: вот он, тот положительный герой, которого ему так не хватало для успешного завершения второго тома поэмы.

То, что Гоголь увидел в Оптиной, он воспринял как новый мир, о существовании которого мог прежде лишь догадываться, мир святости, чистоты и самоотверженной любви ко всем людям. И прежде он именно так представлял себе идеал, но теперь он открылся ему как реально существующий

ПО ВОЗВРАЩЕНИИ в Москву Гоголь быстро осуществил замысел второго тома. Как и первый, он состоял из одиннадцати глав, и героем его, оказавшим благотворное влияние на Чичикова, стал священнослужитель. Но этой редакции второго тома оказалась трудная судьба.

По своему складу Гоголь принадлежал к редкой породе людей, больше любящих критику, чем похвалу. Еще тогда, когда только вышла в свет его «Переписка», он получил сердитое письмо от ржевского священника Матвея Константиновского, не соглашавшегося с его суждениями о роли театра в духовной жизни народа. Завязавшаяся переписка привела к

их личному знакомству. Отец Матвей произвел на Гоголя сильнейшее впечатление несокрушимой верой и

изумительным красноречием. Гоголь, не в меньшей степени, чем Пушкин последних дней жизни, ощущал свое писательство как пророческое служение России и человечеству. Но, пожалуй, в еще большей мере рассматривал его как воплощение откровения свыше. Пророческому характеру второго и третьего томов должен был отвечать и пророческий язык, в овладении которым, думал Гоголь, ему и поможет общение с отцом Матвеем.

Между прочим, среди принотношений между старцем и учеником были два существенных для дальнейшего изложения. Во-первых, отец Матвей не навязывался ученику в наставники, тот сам его выбрал. Поэтому совет старца ученику равнозначен приказанию. Во-вторых, если совет старца ученику не по душе, нельзя обращаться к другому старцу в надежде на рекомендации более приемлемые. Закончив второй том

«Мертвых душ», Гоголь при-нес рукопись отцу Матвею с просьбой прочитать и дать совет. Матвей Константиновский остался рукописью недоволен. Он, видимо, подумал, неудачно. Отцу Матвею даже показалось, что образ монаха, живущего в гуще страстей мира сего, получился «с какими-то католическими оттенками», так что выходил «не вполне православный священник». Отсюда недалеко было до мысли, что этот образ навеян Гоголю воспоминаниями о католических патерах, а писателя и без того упрекали в том, что он за годы заграничной жизни подпал под влияние католициз-

Все это отец Матвей прямо высказал Гоголю, посоветовал сжечь рукопись, во всяком случае те главы, где действует непривычный для тогдашнего русского читателя священнослужитель.

Гоголь главы этой редакции второго тома сжег. Но сердце говорило ему, что он создал произведение, достойное его гения, что, будь на месте отца Матвея оптинский старец Макарий, второй том получил бы одобрение и бла-

Вдумаемся в трагедию, которая разыгралась в душе Гоголя. Он сам избрал для себя старцем отца Матвея, а тот едва терпит его литературные труды. Знает он такке, что оптинские монахи Макарий и Порфирий глубоко интересовались его творчеством, как делом благородным и богоугодным. И вот, увидев, что отец Матвей не тот, кто мог бы быть его понаставником, нимающим

зная, что всего в двухстах с пятьюдесятью с небольшим верстах от Москвы есть подлинный старец — Макарий, и сознавая, что менять духовного руководителя он не имеет права, Гоголь не в состоянии разрешить трагиче-

ского противоречия. ПОТРЕБНОСТЬ вновь побывать в Оптиной и посоветоваться со старцем Макарием (в такой форме, чтобы не нарушить обязательства перед отцом Матвеем) все более становилась для Гоголя насущной творческой необходимостью.

Как поступить?

И тут писатель получает от сестры письмо, в котором она извещает, что скоро выходит замуж и приглашает его на свадьбу.

И вот, отправившись в сентябре 1851 года будто бы на свадьбу сестры, Гоголь, не испрашивая благословения отца Матвея, поехал не прямой дорогой, а в Оптину. Во время этой, второй, встречи Гоголя с отцом Макарием произошел эпизод, немало потешавший еще современников писателя, а в наши дни смешно изложенный в очерке Владимира Солоухина «Время собирать камни» («Москва», № 2, 1980).

Гоголь несколько раз спра шивает совета у старца Макария по, казалось бы, пустяковому вопросу: продолжать ли ему путь на свадьбу сестры или вернуться в Мо-

Потешаясь над Гоголем, Солоухин восклицает: «Нашел о чем спрашивать! Ну. был бы вопрос о том жить или не жить на свете дальше? Жечь или не жечь «Мертвые души»?»

Но эти насмешки лишь свидетельствуют о том, насколько мало мы, люди конца XX века, понимаем проблемы духовной жизни и как плохо знаем то, что волновало тогда Гоголя, но о чем он не мог сказать прямо.

Писатель, видимо, действительно приехал к Макарию, чтобы по ответам старца на не прямо высказанные суждения решить для себя те самые роковые вопросы. Не мог же Гоголь сказать

Макарию: «Отец Матвей посоветовал мне сжечь второй том, а я хочу знать ваше мнение на сей предмет». Просто по тону беседы он, видимо, понял, что Макарий по-прежнему сочувственно относится к его творчеству. У него уже давно созревал замысел новой редакции второго тома. Поэтому его на первый Поэтому его взгляд странный вопрос на деле был вполне оправданным. Если старец одобряет его творчество, надо поско-

рее возвращаться в Москву и осуществлять новый замысел, а не тащиться на Украину, не сидеть за праздничным столом, не кричать «горько!» Конечно, есть обязанности

по отношению к сестрам и матери. И с этой стороны колебания Гоголя понятны. За смешным для постороннего глаза эпизодом скрывалась глубокая душевная драма Гоголя, а второй приезд в Оптину призван был разрешить самые жгучие его сомнения относительно своего творче-

Так или иначе, но в целом беселы и обмен письмами с отцом Макарием были для Гоголя приятными. И на этот раз он вернулся в Москву успокоенным и умиротворенным, каким его и увидели по возвращении близкие люди Новая поездка в Оптину

ускорила работу Гоголя над поэмой. Буквально за три месяца он не только переделал главы, не понравившиеся отцу Матвею, но и переписал полностью законченный второй том (и это параллельно с созданием другого крупного произведения - «Размышления о божественной литур

Современники, вопреки позднейшим суждениям, свидетельствовали о полноте творческих сил Гоголя незадолго до его смерти, а А. Смирнова-Россет, слышавшая в авторском чтении весь второй том, писала, что первый том поблек перед ним, ибо здесь «юмор возведен был в высшую степень художественности и соединялся с пафосом, от которого захватывало дух».

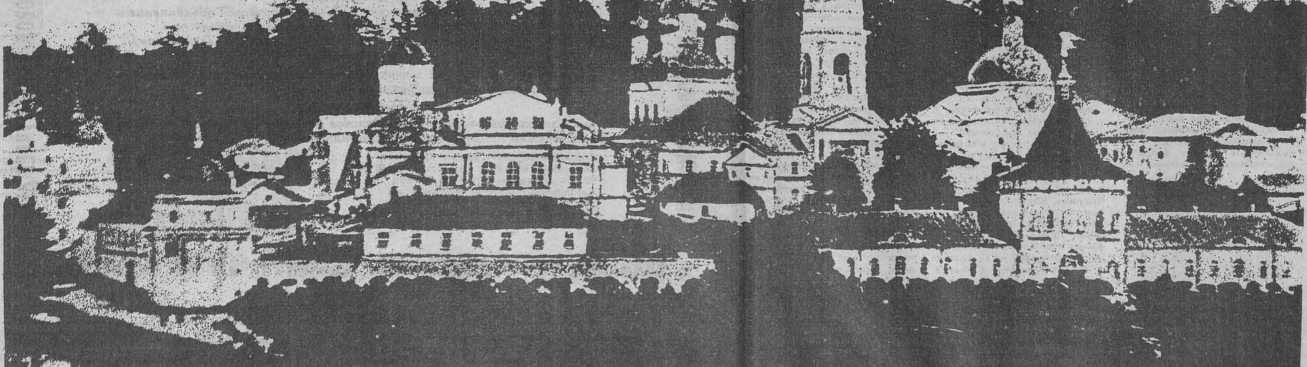
ПОСЛЕДНИЕ ДНИ Гоголя были омрачены новыми размолвками с отцом Матвеем, требовавшим от своего ученика, чтобы тот отрекся от безбожника Пушкина. А Гоголь хорошо знал, какой переворот произошел в мировоззрении великого русского поэта незадолго до его гибели. В глазах Гоголя Пушкин был не просто воплощением русского человека в полном его развитии, а посланцем из вечного мира красоты и гармонии на прешную землю.

Гоголь знает, что в Оптиной почитают и любят Пушкина, а монах Порфирий, некогда приветствовавший поэта артиллерийским салютом, с восторгом предается своим воспоминаниям.

И мысли писателя вновь и вновь обращаются к Оптиной, которую ему больше не суждено было увидеть.

Россия преждевременно лишилась своего великого писателя, а его последнее гениальное творение в целостном виде так и не дошло до нас

м. антонов.



С автолитографии А. Венецианова. 1834 г.

Оптинский старец иеросхимонах о. Макарий. С литографии из книги Е. Н. Поселянина «Русские подвижники XIX века» (СПб.,

С фотооткрытки. 1900-е годы.

Иллюстрации любезно предоставлены обществом «Радонеж».

Оптина Пустынь.