## HOPTPET ABTOHOPTPET

ЛИТЕРАТУРЕ ПРЕДСТАВЛЯЮТ

СОБОЙ ЧАСТЬ КУРСА,

ПРОЧИТАННОГО

**YHUBEPCUTETAX** 

В АМЕРИКАНСКИХ

В 1941—1958 ГОДАХ.

ЗА ИСКЛЮЧЕНИЕМ

К ИЗДАНИЮ И БЫЛИ ОПУБЛИКОВАНЫ ПОСЛЕ

ПОХОДЯТ НА СУХИЕ

И ХАРАКТЕРИЗУЮТ

СМЕРТИ АВТОРА.

**МЕНЬШЕ ВСЕГО** 

ЧТО КАСАЕТСЯ

И НЕЗЫБЛЕМО.

«НИКОЛАЯ ГОГОЛЯ» ОНИ

НЕ ПРЕДНАЗНАЧАЛИСЬ

СУЖДЕНИЯ НАБОКОВА

АКАДЕМИЧЕСКИЕ ШТУДИИ

НЕ ТОЛЬКО ДОСТОЕВСКОГО,

НО И ГЛАВНЫМ ОБРАЗОМ

САМОГО НАБОКОВА, ЕГО

ЕГО ХУДОЖЕСТВЕННУЮ

достоевского, то он,

В РУССКОЙ И МИРОВОЙ

ЛИТЕРАТУРЕ ПРОЧНО

МАНЕРУ, ЕГО СКЛАД УМА.

КОНЕЧНО ЖЕ, НЕ НУЖДАЕТСЯ

В НАШЕЙ ЗАЩИТЕ. ЕГО МЕСТО

Печатается в сокращении. Перевод сделан по изданию: Vladimir Nabokov. Lectures on Russian Literature, PICADOR. London. 1983.

казался мне невероятно разросшейся пьесой с

точно рассчитанным количеством декораций и

реквизита, необходимых для каждого актера:

круглый стол с круглым влажным слепом от

стакана, окно, раскрашенное желтой краской,

чтобы все выглядело так, словно за ним сияет

солнце, или поспешно внесенный и с размаху

брошенный рабочим сцены цветочный гор-

важнее, насколько он достоверен. Я бы хотел,

чтобы вы взглянули на мир Достоевского с

изведению, нужно всегда иметь в виду, что ис-

кусство — божественная игра. Эти два элемен-

га — божественности и игры — равнозначимы. Искусство божественно, ибо именно благодаря ему человек максимально приближается

к Богу, становясь истинным, полноправным

гворцом. Вместе с тем — это игра, поскольку

оно остается искусством лишь до тех пор, пока

мы помним, что в конце-то концов перед нами всего лишь вымысел и что на сцене, к

примеру, умирают не взаправду, иными словами, пока ужас или отвращение не заставят нас

Затем, обращаясь к художественному про-

этой точки зрения

СУЩНОСТИ, подлинное мерило талан-

та в том, насколько мир, созданный ав-

тором, уникален, неповторим и, что еще

СТРАСТИ И ПРИСТРАСТИЯ,

ОЕ ОТНОШЕНИЕ к Достоевскому сложно и трудноопределимо. В своих лекциях я обычно рассматриваю художественное творчество с тех позиций, с каких меня вообще интересует литература; то есть как явление мирового искусства и проявление личного таланта. С этой точки зрения Достоевский отнюдь не великий писатель, а довольно посредственный, со вспышками непревзойденного юмора, но, увы, редко встречающегося в длинной веренице литературных банально-

.> я в своем курсе собираюсь подробно разбирать произведения действительно великих писателей — а именно на таком высоком уровне следует критиковать Достоевского. Я слишком мало похожу на академического профессора, чтобы преподавать то, что мне не нравится. Не скрою, мне страстно хочется развенчать Достоевского. Но я отдаю себе отчет в том, что средний читатель может быть шокирован приведенными аргументами. <...>

ЛИЯНИЕ западной литературы (во французских и русских переводах), сенфранцузских и русских переводах), сентиментальных романов и романов ужасов — Сэмюэля Ричардсона (1689—1761), Анны Радклифф (1764—1823), Диккенса (1812—1870), Руссо (1712—1778), Эжена Сю (1804—1857) — сочетается в произведениях Достоевского с религиозной экзальтацией, пе реходящей в мелодраматическую сентимен-

Между сентиментальностью и способностью тонко чувствовать существует огромная разница. Сентиментальный человек может быть в частной жизни чрезвычайно жестоким. Тонко чувствующий человек никогда не бывает жесток. Сентиментальный Руссо, способный всхлипывать над прогрессивной идеей, рассовал своих многочисленных детей по разным приютам и работным домам и впоследствии никогда не принимал участия в их судьбе. Сентиментальная старая дева может пестовать своего попугая и отравить племянницу. Сентиментальный политик может помнить о Дне матери и безжалостно расправиться со своим соперником. Сталин любил детей. Ленин рыдал в опере, особенно на «Травиате». Целый век писатели воспевали простую жизнь бедняков. Так вот, когда мы говорим о сентименталистах о Ричардсоне, Руссо, Достоевском, — мы подразумеваем преувеличение самых обычных чувств, достигаемое при помощи внехудожественных средств, чтобы растрогать читателя, который невольно будет сострадать героям.

Достоевский так и не смог избавиться от влияния сентиментальных романов и западных детективов. Именно сентиментализм положил начало той самой коллизии, которая столь мила его сердцу: поставить людей в унизительное положение и извлечь из этого максимум сострадания. Когда после возвращения из Сибири начали вызревать его основные илеи спасение через покаяние, этическое превосходство страдания, смирение и непротивление, защита свободной воли не как философская, а как моральная проблема и, наконец, противо-поставление эгоистической антихристианской Европы русскому христианскому братству, когда эти идеи (которые тщательно анализируются в многочисленных учебниках) пропитали его романы, сильное западное влияние все еще оставалось, и есть искушение сказать, что в каком-то смысле Достоевский, так ненавидевший Запад, был самым европейским изо всех

Интересно также проследить литературную родословную его героев. Его любимец — герой древнерусского фольклора Иванушка-дурачок, которого братья считают слабоумным и бестолковым, — на самом деле хитер, как последний сукин сын, это совершенно безнравственный, непоэтичный и малопривлекательный тип, воплощение тайного коварства, торжествующего над силой и могуществом. Иванушка-дурачок сын своего народа, пережившего столько страданий, что с лихвой хватило бы на десяток других народов, - как это ни странно, прототип князя Мышкина, главного героя романа Достоевского «Идиот», героя абсолютно положительного, чистого, невинного дурачка, представляющего собой верх смирения, самоотречения и духовного покоя. У князя Мышкина в свою очередь есть внук, недавно созданный современным советским писателем Михаилом Зощенко, тип бодрого дебила, живущего на задворках полицейского тоталитарного государства, где последним прибежищем челове-

Безвкусица Достоевского, его бесконечное копание в душах людей с дофрейдовскими комплексами, упоение унижением человеческого достоинства — все это вряд ли может вызвать восторг. Меня не увлекает, как его герои «через грех приходят к Христу». А русский писатель Бунин выразился еще крепче: у До-стоевского, мол, Христос в каждой бочке за-тычка. Так же, как меня оставляет равнодушным музыка, я, к сожалению, равнодушен и к Достоевскому-пророку. Мне кажется, что лучшая вещь, которую он написал, — «Двойник». Это история, изложенная очень искусно, со множеством прямо-таки джойсовских подробностей, по мнению критика Мирского, «густо насыщенная фонетической и ритмической выразительностью», — о чиновнике, который со-шел с ума, вообразив, что его сослуживец при-

своил его личность. <...>

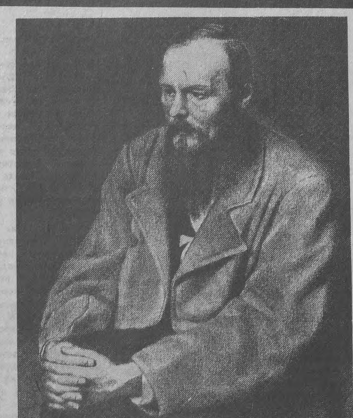
В свете исторического развития художественного видения Достоевский — крайне любопытное явление. Если тщательно проанализировать любую его книгу, скажем, «Братья Карамазовы», вы увидите, что естественный фон и все прочее, необходимое для чувственного восприятия вещи, едва ли в ней присутствует. Если в романе и есть описание ландшафта это ландшафт идей, нравственный ландшафт. В мире Достоевского нет погоды, поэтому, как одеты персонажи не имеет никакого значения. Своих героев Достоевский характеризует через ситуацию, через нравственные конфликты, через психологические реакции и внутренние переживания. Описав наружность героя, он по старинке уже не возвращается к ней. Большой художник так не сделает: скажем, Толстой все время видит своих героев и точно знает, какой жест последует в тот или иной момент. Но есть в Достоевском нечто еще более странное. Казалось, самой судьбой ему было уготовано стать величайшим русским драматургом, но он вступил не на свою стезю и стал писать романы. Роман «Братья Карамазовы» всегда

усомниться в том, что мы как читатели или слушатели участвуем всего лишь в искусной и захватывающей игре. В тот момент, когда это равновесие нарушается, на сцене начинает разворачиваться нелепая мелодрама, а в книге леденящее душу убийство, которому место, скорее, в газете. И мы не испытываем больше счастья, удовлетворения и душевного трепета — того сложного ощущения, которое вызывает у нас истинное произведение искусства. Например, нам не внушают отвращения или ужаса кровавые финальные сцены трех велина свете пьес - смерть Корделии, убийство Гамлета и самоубийство Отелло, они заставляют нас содрогнуться, но и в содрогании есть известная доля наслаждения. Не потому что нас радует гибель героев, просто это — восхищение всепобеждающим гением Шекспира. Я бы хотел, чтобы вы оценили «Преступление и наказание» и «Записки из подполья» (1864) именно с этой точки зрения: всегда ли перевешивает эстетическое наслаждение, которое вы испытываете, сопровождая Достоевского в путешествиях в глубь больных душ его героев, другие чувства: дрожь отвращения и нездоровый интерес к подробностям преступления? В остальных романах Достоевского равновесия между эстетическими достижениями и элементами детективного репортажа еще

ноценности, Рогожин - жертва эротомании. Раскольников - случай временного помутнения рассудка, Иван Карамазов — еще один ненормальный. Все это случаи, свидетельствующие о распаде личности. И есть еще множество других примеров, включая несколько совершенно безумных персонажей.

Между прочим, ученые опровергают утверждения некоторых критиков о том, будто бы Достоевский предвосхитил открытия Фрейда и Юнга. Но можно убедительно до казать, что Достоевский многократно использовал сочинение немецкого врача К. Г. Каруса «Рѕу-сhе...», опубликованное в 1846 году.

Кроме всего прочего, у героев Достоевского есть еще одна любопытная черта: на протяжении всей книги они не развиваются как личности. В самом начале повествования мы встречаемся с совершенно сложившимися характерами, такими они и остаются, без существенных перемен, хотя окружающий их мир может изменяться и с ним могут происходить самые невероят-



Владимир НАБОКОВ

## федор Достоевский

## ИЗ ЛЕКЦИЙ О РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ

И наконец, когда художник начинает исследовать движения человеческой души под гнетом невыносимых испытаний, наш интерес пробуждается значительно быстрее и мы значительно охотнее следуем за художником, ведущим нас по темным закоулкам души, если ее устройство нам более или менее понятно. Я не хочу этим сказать, что нас интересует или должна интересовать исключительно духовная жизнь так называемого «среднего» человека. Вовсе нет. Я хочу лишь сказать, что едва ли мы можем считать поведение буйнопомешанного или больного, которого только что выпустили из сумасшедшего дома и вот-вот заберут обратно, нормальным человеческим поведением. Устройство этих заблудших, искалеченных, изуродованных душ уже нельзя считать человеческим в общепринятом значении этого слова или же оно столь причудливо, что задача, которую ставит перед собой художник, остается нерешенной, независимо от того, как

он предполагал ее решить, исследуя столь необычные характеры. Я порыдся в медицинских справочниках и составил список психических заболеваний, которыми страдают герои Достоевского:

I. Эпилепсия. Четыре явных случая: князь Мышкин в «Идиоте», Смердяков в «Братьях Карамазовых», Кириллов — в «Бесах» и Нелли в «Униженных и оскорбленных». <...>

II. Старческий маразм. генерала Иволгина из «Идиота» старческий маразм, усугубленный алкоголизмом... Это жалкое, безответственное существо, вечно клянчащее деньги на выпивку: «Я отдам, ей-богу, отдам». Когда его уличают во лжи, он на минуту теряется, но тут же снова принима-ется за старое. Именно эта патологическая склонность к вранью лучше всего характеризует состояние его ума, алкоголизм немало способствует распаду личности.

III. Истерия. 1. Лиза Хохлакова в «Братьях Карамазовых», девочка 14 лет, частично парализованная, паралич, скорее всего, порожден истерией и может быть вылечен разве что чудом... Она не по летам развита, очень впечатлительна, кокетлива, взбалмошна,

страдает ночной лихорадкой — все симптомы в точности соответствуют классическому случаю истерии. По ночам ей снятся черти. А днем она мечтает, как будет чинить зло и разрушение. Ее очень занимает недавно случившееся отцеубийство, в котором обвиняют Дмитрия Карамазова. «Все любят, что он убил своего отца», — твердит она.

2. Лиза Тушина в «Бесах» на грани истерии. Она невероятно нервна, беспокойна и надменна, но при этом проявляет чудеса великодушия. Она подвержена странным причудам и припадкам истерического смеха, завершаю-

Кроме этих откровенно клинических случа-ев истерии, у героев Достоевского наблюдаются разнообразные формы истерических наклонностей: Настасья Филипповна в «Идиоте», Катерина Ивановна в «Преступлении и наказании», страдающая «нервами», большая часть женских персонажей отмечена склонностью к

IV. Психопатия.

Психопатов среди главных героев множество: Ставрогин - случай нравственной неполные вещи. В случае с Раскольниковым в «Преступлении и наказании», например, мы видим, венного покоя и добродетельной жизни. как человек приходит к возможности гармонии с внешним миром, но, впрочем, это проявляется только внешне, внутренне же Раскольников существенно не меняется, а остальные герои Достоевского и того меньше. Единственное, что развивается в книге, находится в движении, принимает неожиданные повороты, отклоняется в сторону, захватывая в свой водоворот все новых героев и новые обстоятельства, - это сюжет. Раз и навсегда условимся, что Достоевский - прежде всего автор детективных романов, где каждый персонаж, представший перед нами, остается тем же самым до конца, неизменным в своих привычках и особенностях и что все герои действуют в том или ином романе как опытные шахматисты в сложной шахматной партии. <...>

Преступление и наказание (1866)

<...> Изъян, трещина, из-за которой, помоему, все здание этически и эстетически разваливается на куски, находится в 4-й главе 4-й части. В начале сцены покаяния убийца Раскольников открывает для себя благодаря Соне Новый Завет. Она читает ему о Христе и воскрешении Лазаря. Что ж, пока неплохо. Но затем следует фраза, не имеющая себе равных по глупости во всей мировой литературе: «Огарок уже давно погасал в кривом подсвечнике тускло освещая в этой нищенской комнате убийцу и блудницу, 'странно сошедшихся за чтением вечной книги». «Убийца и блудница» и «вечная книга» — какой треугольник! Это ключевая фраза романа и типично достоевский риторический выверт. Что же в ней так режет слух? Почему она так груба и антихудожест-

Я считаю, что ни великий художник, ни великий моралист, ни истинный христианин, ни настоящий философ, ни поэт, ни социолог не порыве фальшивого красноречия убийцу - с кем же? — с несчастной уличной женщиной, заставив их склонить столь разные головы над этой священной книгой. Христианский бог, как его понимают те, кто верует в христианского бога, простил блудницу девятнадцать столетий назад. Убийцу же следовало бы прежде всего показать врачу. Эти двое никак не сопоставимы. Бесчеловечное убийство Раскольникова и отдаленно не походит на участь девушки, унижающей собственное достоинторгуя своим телом. блудница за чтением священного писания — что за вздор! Никакой художественно оправданной связи между гнусным убийцей и несчастной девушкой не существует. Есть лишь случайная связь романа ужасов и сентиментального романа. Это низкопробный литературный трюк, а вовсе не шедевр высокой пагетики и благочестия. Более того, посмотрите на отсутствие художественной соразмерности. Преступление Раскольникова описано во всех омерзительных подробностях, и автор приводит с десяток различных объяснений этого поступка. Что же касается Сони, мы ни разу не видим, как она занимается своим ремеслом. Перед нами типичный штамп. Мы должны поверить автору на слово.

<...> Почему Раскольников убивает старуху-процентщицу и ее сестру? Очевидно, чтобы спасти свою семью от бедности, освободить сестру, которая, чтобы помочь ему окончить университет, собирается выйти замуж за бога-

Но он совершает это убийство еще и потому, что хочет доказать себе, что он не обыкновенный человек, подчиняющийся нравственным законам, созданным другими, но личность, способная создать свой собственный закон, нести огромный моральный груз ответственности, претерпеть муки совести и во имя благородной цели (помощь своей семье, продолжение занятий, которые позволят ему осчастливить человечество), способная на злодей-

Он совершает это убийство еще и потому, что, согласно излюбленной идее Достоевского, распространение материалистических идей нравственно опустошает молодого человека и может сделать убийцей даже чрезвычайно положительного юношу в результате несчастливого стечения обстоятельств. Обратите внимание на совершенно фашистские идеи, развитые Раскольниковым в «статье», которую он написал: человечество состоит из двух частей — толпы и сверхчеловека. <...> Все его тщеславные помыслы устремляются к Наполеону, в котором он видит сильную личность, правящую толпой, потому что он дерзнул «захватить» власть, как бы ожидающую того, кто осмелится это сделать. Таково быстрое превращение честолюбивого благодетеля человечества в честолюбивого тирана-властолюбца. Перемена, заслуживающая более тщательного психологического анализа, чем мог предпринять вечно торопившийся Достоевский.

Еще одна излюбленная идея нашего автора заключается в том, что преступление приводит человека, совершившего его, к невыносимым нравственным страданиям. Эти внутренние страдания наедине с собой, однако, не приводят к искуплению. Искупление приходит лишь через страдание публичное, вынесенное на суд общества, через намеренное самоотречение и унижение перед себе подобными — только это может принести страдальцу прощение, искупление, новую жизнь и т. д. Таков путь, которым должен следовать Раскольников, но не захочет ли он снова убить — неизвестно. Вспомните его идею о свободной воле, о преступлении ради преступления, о праве самому создавать для себя нравственные законы.

Удалось ли Достоевскому убедить нас в своих теориях? Боюсь, что нет.
Прежде всего, Раскольников — неврастеник, а преломление любой философской идеи в сознании неврастеника дискредитирует эту идею. Достоевский достиг бы большего, если бы сделал Раскольникова крепким, уравновешенным, серьезным молодым человеком, сбитым с толку и волею случая приведенным к гибели из-за слишком буквально понятых материалистических идей. Но Достоевский прекрасно понимал, что это не произведет впечатления, что если бы даже подобный уравновешенный молодой человек проникся теми нелепыми идеями, перед которыми не устояла слабая психика Раскольникова, здоровая человеческая природа удержала бы его от преднамеренного убийства. Ибо вовсе не случайно, что все преступники у Достоевского (Смердяков в «Братьях Карамазовых», Федька в «Бесах», Рогожин в «Идиоте») не вполне нормальны. <...> Кропоткин весьма точно заметил: «За изображением Раскольникова я чувствую самого Достоевского, который пытается разрешить вопрос: мог ли бы он сам или человек вроде него быть доведен до совершения преступления, как Раскольников, и какие сдерживающие мотивы могли бы помещать ему, Достоевскому, стать убийцей. Но дело в том, что такие люди не убивают».

Я всецело согласен также с утверждением Кропоткина, что «...люди, вроде судебного следователя или Свидригайлова принадлежат к области романтического изобретения». Я бы пошел еще дальше и добавил к ним Соню. <...>

Источник страстной приверженности Достоевского идее о том, что физическое страдание и смирение исправляют человеческую природу, лежит в его личной трагедии: должно быть, он чувствовал, как мало осталось от поборника свободы, мятежника, индивидуалиста за время сибирской ссылки, да и непосредственности в нем заметно поубавилось, но он упорно продолжал считать, что вернулся лучшим человеком, чем был.

Перевела с английского Анна КУРТ